

কেশবচন্দ্ৰ



र्शन क्षार्थ



564+



Course

মণি বাগচি

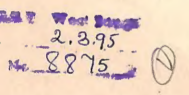
জিজ্ঞাসা। কলিকাতা



## প্ৰথম প্ৰকাশ মাঘ ১৩৬৬



## প্রকাশক কর্তৃ ক সর্বস্বত্ব সংরক্ষিত



প্রচ্ছদ ত্রী স্থবীর সেন নামপত্রে কেশবচন্দ্রের সমাধিস্তম্ভ

প্রকাশক শ্রীশ্রীশকুমার কুণ্ড

জিজ্ঞাসা । ১৩৩এ রাসবিহারী আাভিনিউ । কলিকাতা-২৯
ও ৩৩ কলেজ রো । কলিকাতা-৯

মুদ্রাকর শ্রীইন্দ্রজিৎ পোদ্দার
শ্রীগোপাল প্রেস । ১২১ রাজা দীনেক্র খ্রীট । কলিকাতা-৪





COMER

"ঈশ্বরাদিষ্ট জীবন জীবন্ত সত্য প্রকাশ করে।"

"Never again England heard from the East a voice like that of Keshub Chunder Sen. Here was a voice of rare power, eloquence and charm."

-Rev. J. Eastline Carpenter



VICE-PRESIDENT
INDIA
NEW DELHI
December 4, 1959.

Dear Shri Moni Bagchee,

Thank you for your letter of the 2nd inst.

The concept of Secular State does not mean that we should gipe up religions and run after comfort and security. It means that we should treat impartially all religions and emphasise theoret points of agreement. Shri Keshubchandra Sen did this important work years ago.

Yours sincerely,

value

(S. Radhakrishnan)

Shri Moni Bagchee, Author & Journalist, 4/2B, Rajendra Lal Street, Calcutta.6. "To be great is to be misunderstood"—এমার্সনের এই কথাটি কেশবচন্দ্র সম্পর্কে যতথানি সত্য, উনিশ শতকের আর কোনো বরণীয় বাঙালি যুগনায়কের পক্ষে বোধহয় ততথানি সত্য নয়। তাঁহার নিকট হইতে আমরা অনেক বেশি পাইয়াছি বলিয়াই কি তাঁহাকে আমরা ভুল ব্ঝিয়াছি? স্বতম্ব জীবনায়ভূতি লইয়া আত্মপ্রকাশ করিয়াছিলেন কেশবচন্দ্র। সমন্বরের বার্তাবহ তিনি। তাঁহার বহুমুখী প্রতিভা দ্বারা তিনি শুধু একটি নবয়্গই স্পষ্ট করিয়া যান নাই, জাতির চিত্তলোক পর্যন্ত উদ্ভাসিত করিয়া গিয়াছেন চিরকালের মতন। স্বাধীনতা ও মানবতা—এই ছইটি মহৎ আদর্শের অম্ল্য সম্পদ ব্রক্ষান্দ কেশবচন্দ্র তাঁহার জাতির হাতে তুলিয়া দিয়া গিয়াছেন। এই গ্রন্থে সেই ইতিহাস কিছুটা বলিবার চেষ্টা করিয়াছি।

৪।২বি রাজেন্দ্রলাল ট্রীট

কলিকাতা-৬ ১৯৬• মণি বাগচি

## ॥ উৎসর্গ ॥

"Young Bengal, this is for you."

—Keshubchandra in 1860.

## ॥ মণি বাগচির অক্তান্ত বই ॥

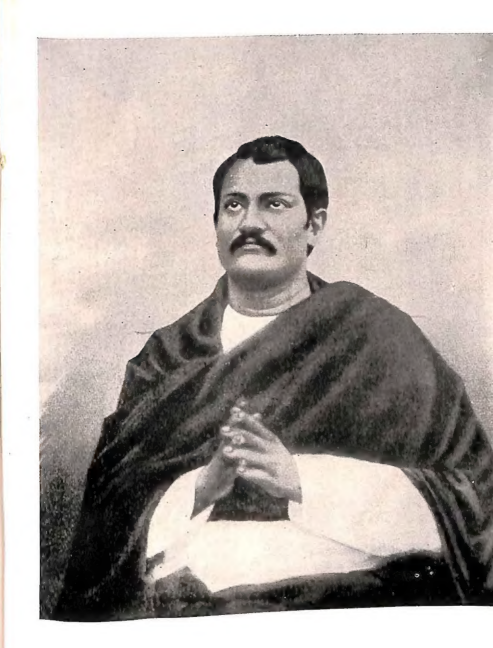
বিজয়য়য়য় গোস্বামী
মৃস্তাকা কামাল পাশা
সর্বাধিনায়ক স্থভাষচন্দ্র
ছোটদের বার্ণার্ড শ
ছোটদের অরবিন্দ
ছোটদের বিবেকানন্দ
ছোটদের ছত্রপতি
ছোটদের গোতমবুদ্ধ
মহাচীনে শ্রীনেহরু
বাংলা সাহিত্যের পরিচয়
কাজলরেখা
লীলা-কত্ব

নিবেদিতা
নিবেদিতা
নিবেদিতা
নিবেদিতা
গৌতম বুদ্ধ
সিপাহীবুদ্ধের ইতিহাস
সিপাহী বিজ্ঞাহ
বৈজ্ঞানিক জগদীশচন্দ্র
আমাদের বিভাসাগর
কেমন করে স্বাধীন হলাম
আমেরিকায় স্বামী বিবেকানন্দ
নানাসাহেব
রামমোহন
বিভাসাগর
মাইকেল

মহর্ষি দেবেজনাথ

SISTER NIVEDITA
OUR BUDDHA

॥ পরবর্তী বই ॥
শিশিরকুমার ও বাংলা থিয়েটার
র বি র আ লো



কলিকাতা টাউন হল। ১৮৮৩, ২০শে জান্ত্রারি। শনিবার।

এক সৌমাদর্শন বাঙালি বক্তৃতা করিতেছেন। প্রতি বংসরই তিনি এই সময় টাউন হলে বক্তৃতা করিয়া থাকেন। সে বক্তৃতা শুনিবার জন্ম শহরের যত শিক্ষিত লোক ভীড় করিয়া আসেন, আর আসেন উচ্চপদস্থ ইংরেজ রাজপুরুষেরা। লাটসাহেব পর্যন্ত বাদ যান না। আজ বহু বংসর ফাবং তাঁহার। এই বাংসরিক ভাষণ শুনিতে অভ্যন্ত হইয়াছেন—বংসরান্তে এমন দিনে তাঁহারা এখানে আসিয়া সমবেত হন, তারপর ন্তর্কচিত্তে বিসয়া মন্ত্রমুগ্রের মতন সেই বক্তৃতা তাঁহারা শোনেন। অত্যন্ত আকর্ষণীয় ছিল আজিকার বক্তৃতা। বক্তৃতা নয়—বাগ্-বিভৃতি। সে বাগ্-বৈদয়া শোতাদের বিশ্বিত করিত। বজ্যুতা নয় বাগ্-বিজ্ আলোড়িত করিত। বিত্যুৎপ্রবাহ খেলিয়া যাইত বক্তার উচ্চারিত প্রতিটি কথায়। গম্ গম্ করিত সমন্ত টাউন হলের যাইত বক্তার উচ্চারিত প্রতিটি কথায়। গম্ গম্ করিত সমন্ত টাউন হলের ভিতরটি। উদাত্ত সেই কণ্ঠশ্বর মূহ্রত্মধ্যেই শ্রোতাকে প্রবৃদ্ধ করিয়া তোলে।

আজকার বক্তৃতার বিষয়—''য়ুরোপের নিকট এশিয়ার বাণী।"

টাউন হলে তিল ধারণের স্থান নাই। অন্যান্য বংসর অপেক্ষা আজ দর্শক সমাগম অনেক বেশি—সারা শহর যেন একেবারে ভাঙিয়া পড়িয়াছে। ইংরেজ, বৌদ্ধ, মুসলমান, হিন্দু, বাঙালি, অবাঙালি পাশাপাশি বিসিয়া বক্তৃতা শুনিতেছে। বক্তৃতা যেমন স্থলীর্ঘ, তেমনি ওজন্বী। যেমন শিক্ষাপ্রদ তেমনি দেশপ্রেম ও মানবপ্রেমের দ্বারা তাহার প্রত্যেকটি শব্দ অনুপ্রাণিত। কমনীয় কান্তি ও মধ্যাক স্থের কায় তেজাময় সেই বক্তার মুখের এক একটি কথার ভিতর দিয়া বেন একটি বিরাট আদর্শ ও বিশ্বপ্রীতির ভাব বাল্যর রূপ লইয়া কৃটিয়া উঠিতেছে। এমন বিশুর ইংরেজি, এমন অনর্গল বাক্যস্রোত, শহরে পূর্বে কেহ দেখে নাই, শোনে নাই। বক্তা বলিতেছেন আর সমবেত শোতৃমণ্ডলী কর্মনিঃখাসে শুনিতেছে:

"র্রোপ যে কল্যাণ করিয়াছে, যে সকল বাহ্ ও আভ্যন্তরিক উপকার. করিয়াছে সে সবের জক্য এশিয়ার মাহ্ন কতক্ত। এশিয়ার আমি পক্ষ সমর্থক সন্তান। এশিয়ার ছঃখ আমার ছঃখ, তাহার আনন্দ আমার আনন্দ। এই ওয়াধর এশিয়ার পক্ষ সমর্থন করিবে। বিশ্বন্ত অন্তরক্ত সেবক—অন্তরক্ত পুত্রের ক্রায় আমি আমার পিতৃভূমির সেবা করিব। এশিয়া কি প্রধান প্রধান খাষি মহাজনগণের জন্মভূমি নহে? পৃথিবীর পক্ষে কি এই ভূখণ্ড মান্তবের সর্বপ্রধান ও পবিত্র তীর্থস্থান নহে? বাহাদিগের পদতলে পৃথিবী পজ্য়া রহিয়াছে,—হাঁ, তাঁহারা এই এশিয়ার ভূমিতেই আবিভূতি ও প্রসিদ্ধ হইয়াছেন। যে সকল ধর্ম লক্ষ লক্ষ মান্তবকে জীবন দিয়াছে, মুক্তিপথের সন্ধান দিয়াছে,—এই এশিয়াতেই তাঁহাদের সর্বপ্রথম অভ্যাদয় হইয়াছিল। আমার কাছে এশিয়ার ধূলি স্বর্ণ-রৌপ্য অপেক্ষা মূল্যবান। পৃথিবীতে যত ধর্মসম্প্রদায় আছে, এশিয়া তাহাদের আবাস হল। ইছদী, গ্রীষ্টান, মুসলমান, হিন্দু, বৌদ্ধ—সকলেই এশিয়াকে সাধারণ গৃহ বলিয়া স্থাকার করেন। আমরা তাই রুরোপকে বলি—এস, আমরা এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্যে আবদ্ধ হই; সমন্ত মন্ত্র্যু জাতিকে এক করিয়া ফেলি।"

এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য।

প্রত্যেকটি শ্রোতার চিত্তে এই কথার প্রতিধ্বনি উঠিল।

জাতীয় সংকীর্ণতাকে অতিক্রম করিয়া কী উদার কী বিশ্বজ্ঞনীন এই চিন্তা! সতাই এমন বক্তৃতা, এমন অমৃতবর্ষী মধুর কণ্ঠ তাহারা কখনো শোনে নাই।

এই বক্তা কেশবচন্দ্র সেন। পরবর্তীকালে ইনিই ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র।

উনবিংশ শতকের ছিতীয়ার্ধের যে বাংলা, সেই বাংলার প্রাণ ছিলেন কেশবচন্দ্র সেন। জাতীয়তাবোধের বিজয়শন্থ 'স্থলভ সমাচার' ছিল তাঁহার হতে। সমাজ ও ধর্ম সংস্কারক, জাতীরতাবাদের একনিষ্ঠ পূজারী, নারী প্রগতির উদ্বোধক, জ্ঞান-বিছার প্রসারক, অসাধারণ বাগ্মী ও ধর্মপ্রবক্তা বলিয়। কেশবচন্দ্র যে শুধু ভারতবর্ষেই স্বীকৃত হইয়াছিলেন তাহা নহে, ইংলণ্ডেও তাঁহার প্রতিষ্ঠা ও প্রতিপত্তির অন্ত ছিল না। সত্যান্ত্রাগ ও ্তেজস্বিতার মূর্তবিগ্রহ কেশবচন্দ্র উনবিংশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে একজন অসাধারণ মনস্বী পুরুষ। অভুতকর্মা ক্যক্তি। অন্তসাধারণ তাঁহার ব্যক্তিত্ব। ইতিহাসের নবীন প্রেরণ। কেশবচন্দ্র। বাংলার নব্যৌবনের ললাটে তিনিই প্রথম রাজতিলক আঁকিয়া দিয়াছিলেন। নবজাগ্রত সমাজ-চেতনার তরঙ্গনীর্ষে যেদিন কেশবচন্দ্র প্রথম আবিভূতি হইয়াছিলেন সেইদিন হইতে পরবর্তী প্রায় হই যুগের ইতিহাস, বলিতে গেলে, তাঁহাকে কেন্দ্র করিয়াই আবর্তিত হইয়াছিল। সেদিন তাঁহার অন্তিম্বে দেশ কাঁপিয়াছে। তাঁহার মহত্ত সন্দর্শনে লোকে ধর্মপথে অগ্রসর হইয়াছে। সেই বিভা, সেই বৃদ্ধি, সেই প্রতিভা, সেই জ্ঞান, সেই রূপ, সেই তেজ—বাঙালি একবারই দেখিয়াছিল।

সাধারণতঃ আমরা কেশবচন্দ্রকে একজন ধর্মপ্রবক্তা বলিয়া জানি। প্রক্রতপক্ষে তিনি ছিলেন একজন ধর্ম-বিপ্লবী এবং ধর্মসমন্বয়কারী এক প্রতিভাধর ব্যক্তি। সেইথানেই তাঁহার সত্যকার পরিচয়। তাঁহার জীবনেতিহাসে তাই আধ্যাত্মিকতা ও ধর্মপ্রচারে কেশবচন্দ্রের অসাধারণ কৃতিত্বের কণা সবিত্তারে বর্ণিত ইইয়াছে। কিন্তু জাতীয় জীবনের অস্তান্ত ক্ষেত্রেও তাঁহার প্রতিভা ও দ্রদর্শিতা কি বিপুল পরিবর্তন আনিয়া দিয়াছিল এবং দেশের পরবর্তীকালের রাজনৈতিক জাগরণ ও সমাজ-বিপ্লবকে কিভাবে প্রভাবান্তিত করিয়াছিল, কেশব-মনীয়া আলোচনা প্রসঙ্গে তাহারও উল্লেখ অপরিহার্ম। উনিশ শতকের বাংলার সমাজ, সাহিত্য, ধর্ম, শিক্ষা, নীতি ও রাজনীতি—জাতির জীবনের এমন দিক নাই যাহা কেশবচন্দ্রের প্রতিভার স্পর্শে উদ্দিপ্ত না ইইয়াছে। বাংলার ঝটিকাতাড়িত আধ্যাত্মিক গগনে কেশবচন্দ্রের আবির্ভাব একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। রামমোহন-দেবেক্স-

নাথের সাধনাকে তিনিই একটি ঐতিহাসিক সম্পূর্ণতা দান করেন; নব-বিধানের ভিতর দিয়া তিনি যে নবশক্তির, যে নবীন আদর্শের উদ্বোধন করিয়াছিলেন—তাহার তাৎপর্য বাঙালি হুদুর দিরা গ্রহণ করে নাই, বদ্ধি দিয়া বিচার করে নাই। আচার্যের বেদীতে বিসিয়া কেবশচন্দ্র যেভাবে নব-বিধানের ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন, আমরা তাহা সেদিন বুঝিতে চাহি নাই, তাই তাঁহার নববিধানকে পাচকুলের সাজি বলিয়া উপহাস করিয়াছি। কিন্তু সমগ্র মানবজাতির আত্মোন্নতি বিধানের বে অবার্থ ইন্দিত সেদিন দেই নববিধানের মধ্যে ছিল, আজ কি তাহ। ইতিহাসের কণ্টিপাণরে যাচাই হইয়া যায় নাই ? এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য—ছিয়াত্তর বৎসর পূবে উচ্চারিত এই কথা, আজ সভাজগতের প্রতিটি মান্ত্রের চিন্তায় বাস্তব রূপ লইতে চলিয়াছে—ইহা দেখিয়া এবং জানিয়াও আমরা কি কেশব-মনীষা অনুশীলনে আর বিরত থাকিতে পারি ? কেশ্বজীবন বাস্তবিকই এক আশ্চর্য শাস্ত্র; বেদ-বেদান্ত, বাইবেল, কোরান, গীতা, ভাগবং—সবই এই শাস্ত্রে সন্মিলিত হইরাছে। কালের প্রান্তর অতিক্রম করিয়া আজ তাই শোনা বার কেশবচন্দ্রের ঘোষণার সেই ঝফার—এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সতা। উনবিংশ শতাব্দীর পৃথিবীতে আর কাহারো চেতনায় বা চিন্তায় বা কর্মে এই মহান আদর্শ রূপ লয় নাই। কেশবচন্দ্রের প্রকৃত মহত্ত্ব এইখানেই। অগ্নিস্নাত এই মহাজীবনের কথাই আজ বলিব।

কেশবচন্দ্রের জীবন প্রার্থনার জীবন। তিনি মূর্তিমান প্রার্থনা।
কেশবচন্দ্রের জীবন জলস্ত বিশ্বাদের জীবন। তিনি মূর্তিমান বিশ্বাস।
কেশবচন্দ্রের জীবন একজন ঈশ্বর পিপাস্থর জীবন।—''তোমরা কি বর্মের
জন্ত, ঈশ্বরের জন্ত পাগল হইতে পারো না ?''—এই কথা একদিন আমরা
কেশবচন্দ্রের মূর্ব হইতেই শুনিয়াছি। সেদিন মনে করিয়াছি, ইহা বৃঝি
তাঁহার ভাববিলাস, অথবা হৃদয়ের বাস্পীয় উচ্ছ্রাস। কিন্তু ঈশ্বর-চেতনায়
উদ্দুর্ব ও পরিশুদ্ধ সেই জীবনে উচ্ছ্রাস বা ভাবের সে বিল্মাত্র স্থান ছিল না,
ইহা সেদিন আমরা বৃঝি নাই।

এক ঈশ্বর, এক ধর্ম, এক সমাজ।

ইহাই কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনের সার কথা।

ইহাই তাঁহার জীবনের মূল স্ত্ত এবং এই স্ত্তকে অবলম্বন করিয়া<mark>ই</mark> আমরা কেশ্ব-চরিতাস্শীলনে প্রবৃত হইব। বাংলার নব্যুগের প্রথম মা<mark>সুষ</mark> রামমোহন। চরিত্রে মহৎ এবং মহস্ততে বৃহৎ রামমোহনই জাতির প্রাণ-দাতা। তিনিই জাতিকে নৃত্ৰ পথে চলিবার প্রেরণা দান করিতে পারি<mark>য়া-</mark> ছিলেন। সার্বভৌমিক ধর্মের আদর্শ তিনিই প্রথম প্রচার করেন। কেবল-মাত্র ধর্মের ক্ষেত্রেই নয়, রাজা রামমোহনের বিরাট জ্ঞান, ব্যক্তিম্ব জাতীয় জীবনের অন্তান্ত ক্তেও ন্তন প্রাণসঞ্চার ও প্রেরণা উদ্দীপ্ত করিয়াছিল। তারপর দেখা দিলেন মহর্ষি দেবেজনাথ ঠাকুর। লোকোত্তর মহামনীষী তিনি। মন ও মুধ ছিল তাঁহার এক। ভারতের শিক্ষা, দীক্ষা, এবং ধ্যান ধারণার মধ্যেই তিনি রামমোহনের আদর্শকে ফুটাইয়া তুলিতে চাহিয়াছিলেন। এ দেশে ভারত-সংস্কৃতির আলোচনার স্চনা তিনিই করেন। বাঙালির অন্তরে মহর্ষিদেব জাগাইয়া দিয়াছিলেন একটি নবীন ভাব, নবীন শক্তি, নবীন উন্মাদনা। তথন হইতেই শিক্ষিত বাঙালির মনে আত্মোনতি বিধানের জন্ম ব্যাকুলতা এবং মহুন্মত্বের পরিচয় দিবার আকাজ্ঞা জাগ্রত হইয়া উঠিতে লাগিল। রামমোহনের ঈশ্বরজ্ঞান দেবেজনাথের ঈশ্বায়ভূতিতে চরিতার্থতা লাভ করিয়াছিল।

এই ধারায় এই শতাব্দীর তৃতীয় মাতুষ কেশবচন্দ্র। রামমোহন এবং দেবেন্দ্রনাথ—ইহাদের উভয়ের আধ্যাত্মিক চেতনার পরম পরিণতি আমরা লক্ষ্য করি একমাত্র কেশবচন্দ্রের মধ্যেই। কেশবচন্দ্রের অধ্যাত্ম অভিজ্ঞতা আরো নৃতন, আরো অসাধারণ। তিনি যেন ইতিহাসের বরপুত্র। শৈশব ভইতেই তিনি অন্তরে উচ্চ জীবনের আদর্শের সন্ধানের আহ্বান অন্তব্ত করেন। শৈশব হইতেই তাঁহার জীবনে বিপ্রবী স্বভাবের অন্তর্র দেখা দেয়। কেশবচন্দ্র বাস্তবিকই একজন বিরাট বিপ্রবী পুরুষ—রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের ঘণার্থ উত্তরসাধক। জাতিকে ব্রম্মুখী করা—ইহাই ছিল তাঁহার জীবনের মণ্পের। সেইজন্মই কি তিনি যুবকদের বলিতেন—তোমরা কি ধর্মের জন্ম পাগল হইতে পার না? সেদিন বাংলার সমাজজীবনের চরম সংকটমূহর্তে কেশবচন্দ্র যদি ব্রাক্রধর্মের সাধন ও সংজ্ঞা লইয়া বাংলার যুবক সম্প্রদারের

সমুখে না দাঁড়াইতেন, বাংলার ইতিহাস -অন্তর্গ ধারণ করিত। কেশবচন্দ্রের জীবনের অগ্নিময় স্পর্শ লাভ করিয়াই বাংলার নবজাগরণের ইতিহাস এক নৃতন গরিমা, নৃতন ব্যল্পনা লাভ করিয়াছিল।

বাঙালির জীবনে কেশবচন্দ্রের স্থান আজ নির্ণয় করিবার দিন আসিয়াছে। উনবিংশ শতকের বাংলা তথা ভারতের নবজাগরণের বৃণার্থ এবং পূর্ণান্দ অনুশীলন আজে। একজন নিরপেক্ষ ঐতিহাসিকের অপেকার আছে। বিগত শতকে ধর্ম, সমাজ, শিকা, রাজনীতি ও সাহিত্যের ক্ষেত্র একটির পর একটি যেসব যুগান্তকারী ঘটনা ঘটিয়াছে এবং এই শতকে যেসব মনীষীর কর্ম, চিন্তা ও সাধনার ফলে নবজাগরণ সার্থক হইয়াছিল, সেগুলির ইতিহাস-সন্মত বিচার ও বিশ্লেষণ করিবার দিন আজ আসিয়াছে। সামগ্রিক দৃষ্টিভঙ্গী ভিন্ন বিচ্ছিন্ন প্রয়াস বা বিচ্ছিন্ন অন্থীলনের ছারা বাংলায় উনবিংশ শতকের ইতিহাদের গতি ও প্রকৃতি ঠিকমত বুঝিতে পারা বাইবে না। এ পর্যন্ত আলোচনা যাহা হইয়াছে বা এখনো যাহা হইতেছে, তাহাতে দেখা যায় যে, ব্যক্তি-বিশেষ বা ঘটনা-বিশেষের মূল্যায়নে কেহই নিরপেক চিন্তার পরিচয় দিতে পারেন নাই। ইহার ফলে বিগত শতান্দীর ইতিহাস মনেক ক্ষেত্রেই খণ্ডিত ও বিক্বত হইয়াছে, আবার কোনো কোনো ক্ষেত্রে ইহা অতিরঞ্জিতও হইয়াছে এবং সেই ইতিহাসকে বাহারা সৃষ্টি করিয়াছেন, যাঁহারা গড়িয়াছেন তাঁহাদের অনেকের সম্পর্কেই আমাদের বিচার-বিবেচন। একদেশদর্শী হইয়াছে।

উনবিংশ শতানীর ইতিহাসে রামমোহনের পর বাঁহার গুরুত্ব সর্বাধিক
তিনি কেশবচন্দ্র সেন। অথচ এই কেশবচন্দ্রকেই বাঙালি গ্রহণ করে
নাই। ইতিহাসে কেশবচন্দ্র এক রকম উপেক্ষিত বলিলেই হয়। বাংলা
সাহিত্যে তাঁহার বহুমুখী প্রতিভা, অত্যাশ্চর্য চরিত্র ও কর্মময় জীবনের
অফুণীলন বিরল। অনুসন্ধিৎস্থ কোনো সাহিত্যিকই আজ পর্যন্ত কেশবচন্দ্রের
জীবন ও সাধনার প্রতি সশ্রদ্ধ দৃষ্টিনিক্ষেপ করেন নাই, ক্ল-কলেজের
কোনো পাঠ্য পুত্তকে কেশবচন্দ্রের কোনো রচনাই স্থান পায় নাই। অথচ
তিনি দেশকে ও জাতিকে বাহা দিয়া গিয়াছেন তাহা আমাদের অম্ল্য

সম্পদ। বাঙালি সেই সম্পদের সন্ধান লইল না, কেশবচন্দ্রের ইংরেজি ও বাংলা রচনাবলী বাঙালি আগ্রহের সহিত পাঠ করিল না। বাঙালির জীবনে কেশবচন্দ্রে স্থান হইল না কেন ?—এই প্রশ্নের উত্তর দিবার দিন আজ আসিয়াছে মনে হয়।

বিগত শতানীর নবজাগৃতির অভিপ্রায় ও তাৎপর্য বিদ আমরা সর্বার্থে শ্রেদার সহিত হদরদম না করিতে পারি তাহা হইলে কেবলমাত্র ব্যক্তিনিবশেষের প্রশন্তিরচনা দ্বারা বিগত শতান্ধীর ইতিহাস আলোচনা কোনো-দিন সর্বাপ্ত সম্পূর্ণ হইবে না। উনবিংশ শতান্ধীর ইতিহাস তো কেবলমাত্র রামমোহন, দেবেল্রনাথ, বিভাসাগর বা রামক্ষ্যকে লইয়া নয়—আরো অনেককেই লইয়া সেই ইতিহাস স্বীয়় অভিপ্রায় সিদ্ধ করিয়াছে। এই অনেককেই লইয়া সেই ইতিহাস স্বীয়় অভিপ্রায় সিদ্ধ করিয়াছে। এই অনেকের মধ্যে উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে কেশবচল্র সর্বাগ্রগণ্য। তাঁহার প্রতি তাঁহার সমসাময়িকদের মধ্যে অনেকেই অবিচার করিয়াছেন; অনেকেই তাঁহাকে ভূল ব্রিয়াছেন ও ভূল ব্রাইয়াছেন। তাঁহার সম্পর্কে প্রতিষ্ঠান-বিশেষ হইতে প্রকাশিত সাহিত্যে বহু বিক্বত উক্তি এবং অসত্য বা অর্বসত্য বিবরণ স্থান পাইয়াছে। কলে আমরা 'ভক্ত কেশব'কে পাইয়াছি, বৃগ-বিপ্রবী চিন্তানায়ক ও স্ক্রগভীর অধ্যাত্মচেতনাসম্পন্ন কেশব-চল্রকে পাই নাই।

বাক্ষসমাজের ইতিহাসে পর্যন্ত দেখিতে পাই যে, কেশবচন্দ্রের জন্ম অতি
সংকীর্ণ স্থান নির্দিষ্ট হইয়াছে, অথচ ব্রাক্ষসমাজের যে পরিণত রূপ আজ
আমরা নববিধানের ভিতর দিয়া প্রত্যক্ষ করিতেছি তাহা কি কেশবচন্দ্র ভির
আমরা নববিধানের ভিতর দিয়া প্রত্যক্ষ করিতেছি তাহা কি কেশবচন্দ্র ভির
দেশুর হইত ? রামমোহনের উত্তরাধিকার্থের দাবী অনেকেই করিয়াছেন,
সম্ভব হইত ? রামমোহনের উত্তরাধিকার্থের দাবী অনেকেই করিয়াছেন,
কিন্তু রাজার প্রকৃত উত্তরসাধক বলিতে তুইজনকেই ব্ঝায়—এক মহর্ষি
দেবেন্দ্রনাথ, দ্বিতীয় কেশবচন্দ্র। জানি, সমসামরিকদের দৃষ্টি সব সময়
দেবেন্দ্রনাথ, দ্বিতীয় কেশবচন্দ্র। জানি, সমসামরিকদের বিচার-বিবেচনা
অলান্ত হয় না, সম্পূর্ণ হয় না—কিন্তু তাই বলিয়া তাঁহাদের বিচার-বিবেচনা
অলান্ত হয় না, সম্পূর্ণ হয় না—কিন্তু তাই বলিয়া তাঁহাদের বিচার-বিবেচনা
ব্রে নিরপেক্ষ হইবে না, ইতিহাসসন্মত হইবে না, ইহার কি অর্থ আছে ?
দেখিতেছি যে কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আলোচনায় কি কেশব-বিরোধী, কি
দেখিতেছি যে কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আলোচনায় কি কেশব-বিরোধী, কি
কেশব-ভক্ত, কি রামকৃষ্ণ মিশন, এমন কি, তাঁহার পরিবারবর্গের কেহ কেহ
পর্যন্ত সামগ্রিক দৃষ্টভঙ্গীর পরিচয় দিতে পারেন নাই। ব্রিতেছি যে,

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে সমগ্র ইতিহাসই বেন বিক্বত হইয়া, অতিরঞ্জিত হইয়া আমাদের নিকট এ যাবৎকাল পরিবেশিত হইয়া আসিয়াছে। অবিলম্বে ইহার প্রতিকার হওয়া দরকার। এ কথা অতি সত্য যে, কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের মথামথ ও ব্যাপক আলোচনা এবং তাঁহার বহুমুখী কর্ম-প্রচেষ্টার মূল্যায়ন ভিন্ন উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগৃতির প্রকৃত গুরুত্ব আমরা ব্রিতে পারিব না। কেশবচন্দ্রকে কেবলমাত্র গ্রাহ্মসমাজের একজন নেতা হিসাবে বা নববিধানের উদ্গাতা হিসাবে দেখিলে চলিবে না। প্রকৃতপক্ষেতিনি ইতিহাসের মান্ত্রে এবং ইতিহাসের মান্ত্রেকে ইতিহাসের দৃষ্টি দিয়াই দেখিতে হইবে, ব্রিতে হইবে।

সমসাময়িক ইতিহাসে রামমোহনের পর দেবেল্রনাথ ও কেশবচল্রের <u> মূল্যই সর্বাধিক। বাঁহারা শুধু রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথ বা রামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দ</u> প্রশন্তি রচনা করিয়াছেন, তাঁহাদের কেহই কেশবচন্দ্রের চিস্তা ও অনুভূতির সীমার মধ্যে প্রবেশ করিতে পারেন নাই, অথবা তাঁহার তন্নিষ্ঠ মনের नाशांन भान नाई - हेश आगि প্রতিবাদের আশক্ষা ना রাখিয়াই বলিতে পারি। ইতিহাস-সচেত্র মানসিক্তার অভাবেই উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের পুরোধাগণের কর্মপ্রয়াস ও চিন্তাধারার মূল্যানিরুপণ প্রায় ক্ষেত্রেই একদেশদর্শী হইয়া উঠিয়াছে। 'জীবনবেদে'র উচ্চাতা কেশবচন্দ্রের প্রকৃত মহিমা বাঙালির নিক্ট তাই অবজ্ঞাত ও অজ্ঞাতই রহিয়া গেল। মহর্বি দেবেক্রনাথের স্থায় বিজ্ঞ ব্যক্তি পর্যন্ত (এবং বিনি কেশবচক্রকে প্রাণাধিক পুত্রতুল্য জ্ঞান করিতেন) কেশবচন্দ্রকে 'অবতার' বলিয়া বিজ্ঞাপ করিতে ইতন্ততঃ করেন নাই। কেশবচন্দ্রের 'নববিধান' লইয়া বাঙালি যে উপহাস করিয়াছে, আজ তাহার প্রায়শ্চিত করিবার দিন আসিয়াছে। কি সমাজ-সংস্কারে, কি ধর্ম-সাধনায়, কি জাতিগঠনে কেশবচন্ত্রের অনন্তসাধারণ কর্মকীতির সমগ্র ইতিহাস যদি আমরা নিরপেকভাবে অকুনীলন করি তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব যে, বাংলা তথা ভারতে নবজাগতির ইতিহাসের দ্বিতীয়ার্ধ কেশবচন্দ্রের কীর্তিতেই ছাইয়া আছে। সমাজমুখী করিয়া তুলিবার কথা ইতিপূর্বে আর কেহই চিন্তা করেন নাই।

১৮৫৯ হইতে ১৮৮৪ খ্রীষ্টান্ধ—এই পঁচিশ বংসর কালই কেশবচন্দ্রের পুরুত কর্মজীবন। এই শতকের এই গুরুত্বপূর্ণ সময়ে সকল বিষয়ে, বিশেষ ক্রিয়া ধর্ম ও সমাজ সংস্কারের কেত্রে—কেশ্বচন্দ্রের সর্বভারতীয় নেতৃত্ব অবিসম্বাদিত এবং তাঁহার কর্মপ্রয়াসও স্কুরপ্রসারী। বস্তুতঃ কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাস পাঠ করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, যে সমাজে তিনি তরুণ বয়সে যোগদান করিলেন সেই ব্রাক্ষসমাজের নিকট তাঁহার শিথিবার কিছুই ছিল না, বরং তিনিই ব্রাক্ষসমাজকে অনেক কিছু শিক্ষা দিয়া ইহাকে ইতিহাস-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লইয়া গিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের জীবনই ব্রাহ্মসমাজকে এক প্রিফার বৈজ্ঞানিক এবং দার্শনিক আসনে প্রতিষ্ঠিত করিতে সক্ষম হইয়াছে। হিল্সাধনার মর্মন্লে কেশবচল্র প্রবেশ করিয়াছিলেন—এবং এইখানে তিনি অন্য। সকল ধর্মই স্ত্য, এমন ক্থা প্রতায়ের সহিত বুঝি রামমোহনও অন্তব করিতে পারেন নাই, বলিতে পারেন নাই—রামকৃষ্ণ তো পরের কথা ! তুঃখের বিষয়, রামমোহন বা রামক্লফের মহিমা-কীর্তনে ব্রাহ্মসাহিত্য বা রামক্লফ-সাহিত্য বেমন অতি মুখরিত, কেশবচন্দ্র সম্পর্কে ইছা তেমনি নীরব। মহত্ত্বের অতিরঞ্জন হইয়া থাকে, স্বীকার করি, কিন্তু তাই বলিয়া একজনকে জনচিত্তে বিগ্রহরূপে প্রতিষ্ঠিত করিবার জন্ত কি আরেকজনকে ধর্ব বা তাঁহার মূল্যকে অস্বীকার করিতে হইবে ?

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে ঠিক তাহাই করা হইয়াছে। হিন্দু ও ব্রাহ্মসমাজ তুই
বিপরীত দিক হইতে কেশব-চরিত্রের মহিমাকে, ইহার ঐতিহাসিক গুরুত্বকে,
ইহার আন্তর্জাতিক মূল্যকে ধর্ব করিবার প্রয়াস পাইয়াছে। বাঙালি তাই
কেশবচন্দ্রের বাণী—তাহার প্রবৃদ্ধ জীবন ও সাধনার মর্ম সম্পূর্ণভাবে উপলব্ধি
করিতে পারে নাই। কেশবচন্দ্র মেদিন দৃপ্তকণ্ঠে ঘোষণা করিলেন: "I
was destined to be a man of faith. I was destined and
commissioned by God to be a spiritually-minded and not a
worldly-minded man... For the last twenty years have I
laboured in the cause of God and of India." (Lectures in
India)—সেদিন বাঙালি বধির ছিল। বিরোধীদলের অক্লান্ত কেশব-

বিষেষ প্রচারের ফলে বাঙালির চিন্তা সেদিন এমনই আছের হইয়া উঠিয়াছিল যে, কেশবচন্দ্রকে বাঙালি তাহার জীবনে গ্রহণ করিতে পারে নাই। কেশবচন্দ্রের একখানি ন্তন জীবনচরিতের প্রয়োজনীয়তা এইপানেই। বলা বাছল্য, তাঁহার জীবনচরিতের প্রেষ্ঠ উপাদানগুলি তাঁহার সমগ্র রচনার মধ্যেই নিহিত আছে। তাঁহার ইংরেজি ও বাংলা রচনার পরিমাণ বড় কম নর। তাঁহার বক্তৃতা, প্রার্থনা, উপদেশ, পত্রাবলী—এইসবের ভিতর কেশবচন্দ্র তাঁহার মানস-জীবনের সমগ্র পরিচয়ই রাখিয়া গিয়াছেন। তৃঃখের বিষয়, কেশবচন্দ্রের রচনাবলীর সহিত নিবিড্ভাবে পরিচিত, এমন শিক্ষিত বাঙালির সংখ্যা খুবই কম। কেশবচন্দ্রের মৃত্যুর পর আমরা প্রায় একটি শতাব্দী অতিক্রম করিতে চলিলাম। অতীতের মতবিরোধের কথা ভূলিয়া গিয়া, ইতিহাস সচেতন মন এবং স্বচ্ছ বৃদ্ধি লইয়া কেশবচন্দ্রের মনীয়া ও প্রতায়সিদ্ধ আশ্রহ চিন্তাধারার অনুনালন ও আলোচনার প্রবৃত্ত হইবার দিন আজ আসিয়াছে।

প্রেটোকে জানা মানেই ব্রোপকে জানা; ব্রোপের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে প্লেটোর সহিত স্বাগ্রে পরিচিত হওয়া দরকার। তেমনি উনবিংশ শতাব্দীর বাংলা তথা ভারতের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে কেশবচন্দ্রকে জানিতে হয়, তাঁহার জীবনাদর্শকে ব্ঝিতে হয়। বহুভঙ্গিম চরিত্রের এই মান্ত্রটি একাধারে ছিলেন ধর্মপ্রবক্তা, দার্শনিক, লেখক, বক্তা, সাংবাদিক, সাহিত্যিক, শিক্ষাপ্রবর্ত্তক, নীতিপ্রণেতা, সমাজসংস্কারক, স্বদেশপ্রেমিক, জনসেবক; আর সর্বোপরি ধর্মসংস্কারক, ধর্মপ্রবর্তক, ধর্মপ্রচারক ও ধর্মাচার্য। আজ দেশে ধর্ম, স্মাজ, শিল্ল, রাষ্ট্র, সাহিত্য, সংস্কৃতি প্রভৃতির কর্ম ও চিন্তাক্ষেত্রে জনহিতকর বেদব প্রয়াস আমর। লক্ষ্য করি, বলিতে গেলে, কেশবচক্রই সে সম্দরের স্চনা করিয়। গিয়াছেন। যে নবযুগ আজ আমরা প্রত্যক্ষ করিতেছি, কেশ্বচক্রের চিন্তা ও কর্মের ভিতর দিয়া দেই নবযুগের প্রায় দব কয়টি আদর্শ অভিব্যক্ত হইয়াছিল। এমন কি, বিংশ শতাব্দীর মানবসভাতার যে পর্বে আমর। আজ উপনীত হইয়াছি, সেখানে দেখিতেছি যে সমগ্র মানবসমাজ য়েন তিনটি বিষয়ের জন্ম প্রবলভাবে উন্থ হইয়া উঠিয়াছে, যথা স্বাধীনতা, উন্নতি ও সামঞ্জস্ত। কেশবচন্দ্রের কর্মবহুল জীবনে এই আদর্শগুলি যে স্থন্দর্ভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছিল, তাহা আমরা যথাস্থানে আলোচনা করিয়া দেখাইব। সর্বমানবীয় বিশ্বজ্ঞনীন ধর্মের অনুশীলন ছারাই একদিন পৃথিবীর এই মানব-সমাজ যে এক অথণ্ড মানবপরিবারে পরিণত হ'ইবে—কেশবচল্রের অন্ত-ভূতিতে ইতিহাসের এই সত্যটি অতি পরিষ্কার ভাবেই ধরা পড়িয়াছিল। 'All religion is science and all science is religion'—এত বড় উক্তি যিনি করিতে পারেন, তাঁহার মনীষা ও প্রতিভা কি আমাদের বিচারের অপেকা রাখে? মহাকালের বিচারেই কেশবচলের চিন্তাভাবনার বাধার্য্য চূড়ান্তভাবে প্রমাণিত হইয়া গিয়াছে। তাই বলিতেছিলাম, কেশবচন্দ্রকে না ব্ঝিতে পারিলে উনবিংশ শতান্দীর নবজাগৃতির তাৎপর্য অনুধাবন করা বুথা।

ইতিহাসের বিচারে রাজ। রামমোহন রায়কে বাংলার নব্যুগের প্রথম মান্তব বলা হইয়াছে। তিনি উন্নতিকর প্রস্তাবগুলিকে সমর্থন এবং অবনতিকরগুলির বিরোধিতা করিয়াছিলেন। বাঙালির সমাজকে সর্বপ্রকার কুসংস্কার হইতে মুক্ত করার চেষ্টার মধ্যেই রামমোহনের প্রতিভা সার্থক ইইয়াছিল। কিন্তু তাঁহার মহত্তম কার্য হইতেছে হিন্দুদের ধর্ম ও সংস্কৃতির প্রকৃত রূপ জনসাধারণের মধ্যে প্রচারের চেষ্টা। তিনি যে একটি উদার, সর্বজনগ্রাহ্ ধর্মনত প্রবর্তনের চেটা আরম্ভ করেন, তাহাই পরবর্তী-কালে ব্রাহ্মধর্মরূপে পরিণত হয়। ১৮২৯ গ্রীষ্টাব্দের ৬ই জুন তারিখ<mark>টি আমাদের</mark> জাতীয় ইতিহাসে বিশেষ ভাবেই অরণীয়। এই তারিখে চিৎপুর রোডে জোড়াসাঁকোর ভাড়াবাড়ি সমেত এক খণ্ড জমি ক্রয়করা হয় ৪২০০২ টাকায়। এই টাকা দিয়াছিলেন রামমোহন, দারকানাথ ঠাকুর ও টাকির কালীনাথ রায়। এই ভূমিখণ্ডের উপরই রামমোহন-পরিকল্পিত ব্রহ্মসভার উপাসনা-গৃহ নির্মিত হয়। তারপর ১৮৩০ খ্রীষ্টাব্দের ২৩শে জাত্ময়ারি তারিখে ঐ গৃহে প্রথম প্রকাশ্য উপাসনা হয়। যে তিন ব্যক্তি মিলিয়া পূর্বোক্ত ভূমিথও ক্রম করেন তাঁহারাই পরে একটি ট্রইডীড সম্পাদন পূর্বক ট্রষ্টিদিগের হস্তে ঐ উপাসনা গৃহটি সমর্পণ করেন। এই ট্রইডীড রামমোহন রচনা করিয়াছিলেন। এই দলিলটির মধ্যে সমগ্র ব্রাহ্মসমাজের রূপটি জ্রণাকারে নিহিত ছিল বলিলেই হয়। ইহার অর্ধতান্দীকাল পরে কেশব্চক্র যে Church Universal-এর আদর্শ পৃথিবীতে স্থাপন করেন, তাহার স্থচনা এই দলিলটির মধ্যেই ছিল। রামমোহনের এই টুইডীডকে অনেকে ভবিশ্বতের মানব-সমাজের ঐক্য ও মিলনের এক অবিমারণীয় দলিল বলিয়া উল্লেখ করিয়া থাকেন এবং তাহা স্বতোভাবে স্তা।

রামমোহন-পরিকল্পিত ব্রহ্মসভাকে ব্রাহ্মধর্মে রূপায়িত করেন দেবেন্দ্রনাথ।
শুধু তাহাই নহে। প্রণালীবদ্ধ ব্রক্ষোপাসনা তিনিই প্রবর্ত্তন করেন।
রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের সাধনার পূর্ণ পরিণতি কিন্তু কেশবচন্দ্রে—এবং
এইখানেই কেশবচন্দ্রের শুরুত্ব। ইতিহাসের দিক দিয়া বিচার করিলে
আমরা দেখিতে পাই যে, মানবতার দাবীতে একটি জাতি-বর্ণ-শ্রেণীহীন
সমাজ গঠন—ইহাই ছিল ব্রাহ্মসমাজ তথা ব্রাহ্মধর্মের স্বাভাবিক পরিণতি।

ইহাই কেশবচল্রের নববিধান—ইহাই তো তাঁহার বিপ্লবী দর্শন। এই দর্শন ব্ঝিতে না পারিলে উনবিংশ শতকের নবজাগৃতির তাৎপর্য ব্ঝিতে পারা বাইবে না। ইতিহাসের গতিপথেই একদিন ব্রাহ্মসমাজের অভ্যুদর হইরাছিল এবং তাহার ঐতিহাসিক পরিণতি কী হইতে পারে, কি হওয়া উচিত, তাহা কেশবচল্রের প্রতিভা অল্রান্তভাবে আমাদিগকে দেখাইয়া দিয়াছে। তাই বলিতেছিলাম, রুরোপের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে যেমন প্রেটাকে জানিতে হয়, তেমনি আধুনিক বাংলা তথা ভারতের মানস-লোকের পরিচয় লইতে হইলে কেশবচল্রকে জানিতে হয়, ব্ঝিতে হয়।

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে নৃতন করিয়া বলিবার কী আছে ? তাঁহার জীবন-চরিতের অপ্রতুলত। নাই এবং বহু যোগ্য ব্যক্তিই কেশ্ব-চরিত আলোচন। করিয়াছেন। তাঁহার বিষয়ে নৃতন কিছু লেখা অর্থাৎ তাঁহার জীবনের স্থুল ঘটনাবলীর উপর নৃতন আলোকপাত করিবার অবকাশ সামান্তই আছে। তথাপি, পূর্বেই বলিয়াছি, একথানি নৃতন জাবনীর প্রয়োজনীয়তা আছে, এই জন্ম যে আমরা অনেকেই হয়ত কেশবচন্দ্রের কোন না কোন জীবন-চরিত পাঠ করিয়াছি, কিন্তু তাঁহার জীবনের মধ্যে অন্তপ্রবেশ করিতে পারিয়াছি কয়জন ? কয়জনই বা তাঁহার জাঁবনাদর্শকে ইতিহাসের দৃষ্টি লইয়া বুঝিবার চেষ্টা করিয়াছি? সকল দিক দিয়া বিচার করিয়া দেখিলে আমরা দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্র একটি master-mind, একটি অলোক-সামাক্ত প্রতিভা এবং একমাত্র তাঁহারই চিন্তা-ভাবনার মধ্যে আমরা রামমোহনের ভাবাদর্শের পূর্ণ পরিণতি লক্ষ্য করি। তাঁহার মানস-জীবনই প্রকৃত জীবন আর সেই জীবনের পরিচয় আছে সমগ্র কেশব-সাহিতো। আমি তাহাই অবলম্বন করিয়া কেশবচন্দ্রকে ব্ঝিবার চেষ্টা করিব। তবে তাঁহার পূল জীবনের ঘটনাবলীকে যথাম্থভাবে অনুসরণ করিবার জন্ম আমাকে প্রচলিত জীবন-চরিতগুলির উপর কিছুটা নির্ভর করিতে হইবে।

কেশ্বচন্দ্র সম্পর্কে গতগুলি জীবনচরিত আজ পর্যন্ত লিখিত হইয়াছে, সেগুলির মধ্যে তিনখানি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। প্রথম, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার প্রণীত The Life and Teachings of Keshub Chandra

Sen: দিতীয়, পণ্ডিতপ্রবর উপাধ্যায় গৌরগৌবিন্দ রায়ের 'আচার্য কেশবচন্দ্র' এবং তৃতীয় গ্রন্থগানি হইল প্রশান্তকুমার সেন প্রণীত Biography of a New Faith—ইহা ছইখণ্ডে প্রকাশিত। প্রতাপচন্দ্রের বইখানি কেশব-জীবনের একটি স্থন্দর আলেখ্য। লেখক অনুরাগীর দৃষ্টিতে বাঁহাকে দেখিয়াছেন, ঐতিহাসিকের মন লইয়া তাঁহার চরিত্র ও কার্যাবলী তিনি যত্র সম্ভব নিরপেকভাকে আলোচন। করিয়াছেন। প্রতাপচল তাঁহার পুত্তকের ভূমিকায় একস্থানে লিখিয়াছেনঃ "Keshub Chandra Sen was the embodiment of a great internal force. It upraised his character, like some stupendons edifice, ascending tier above tier, till the heights were lost in mystic communion with the Spirit of God.''—ইহা অন্তরাগীর কথা নয়, শিয়ের স্ততি-নিবেদন মাত্র নয়, ইহা যথার্থ ই একজন ঐতিহাসিকের উক্তি। উপাধ্যায় মহাশয়ের 'আচাৰ্য কেশ্বচন্দ্ৰ' সকল দিক দিয়াই বাংলা সাহিত্যে একথানি অতুলনীয় জীবনীগ্রন্থ। আয়তনে বিশাল হইলেও, এই গ্রন্থের তথ্য সমাবেশ ও ঘটনা বিশ্লেষণ গ্রন্থকারের অপূর্ব মনীয়া ও যত্নের পরিচায়ক। 'আচার্য কেশবচন্দ্র' কেশবচন্দ্রের জীবনী মাত্র নহে, উহা তাঁহার বহুন্থী জীবনের একটি নিথুঁত ভাষা। এই গ্রন্থে কেবলমাত্র সত্য ও সঠিক বিবরণ লিপিবদ্ধ হওয়ায়, ইহার ঐতিহাসিক মূল্য অতান্ত অধিক। এই গ্রন্থে স্থপণ্ডিত লেপক কেশ্ব-চক্রের জীবনাসুশীলন করিবার পক্ষে একটি চমৎকার হত দিয়াছেন। গ্রন্থের বিজ্ঞপ্তিতে উপাধ্যায় মহাশয় লিখিয়াছেনঃ ''যে জীবন ভগবানের আদেশ পালনে অবিচেছদে ব্যাপৃত ছিল, সে জীবনের বুতান্তনিচয় কোন ব্যক্তি যে সমগ্রভাবে গ্রহ্বদ্ধ করিবেন, তাহার সম্ভাবনা অল্প।'' অতি সত্য কথা।

তৃতীর গ্রন্থানি কেশবচন্দ্রের জীবনাদর্শকে বুঝিবার পক্ষে অত্যন্ত মূল্যবান—অপরিহার্য বলিলেই হয়। কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনের চিন্তা-ভাবন। নববিধানের মধ্যে একটি স্মহৎ ঐতিহাসিক পরিণতি লাভ করিয়াছে এবং প্রশান্তকুমার সেনের বইখানি তাহারই একটি মনোজ্ঞ ও ভাবসমূদ্ধ আলোচনা। কেশব-যুগে কি করিয়া ব্রাক্ষসমাজ একটি সর্বভারতীয় আন্দোলনের রূপ পরিগ্রহ করিয়াছিল, লেখক এই গ্রন্থে তাহাই ইতিহাস-

সম্মত প্রণালীতে বিচার করিয়া দেখাইয়াছেন। 'All religions are true' —কেশবচন্দ্রের এই মহৎ বাণীর একটি চমৎকার ব্যাখ্যানও তিনি দিয়াছেন। নববিধানের মধ্যে ন্তনম্ব কি, তাহা ব্ঝিতে হইলে এই বইধানি পড়িতেই হইবে।

্কশ্বচন্দ্র তো সাধারণ ধর্মপ্রবক্তা বা ধর্ম-সংস্কারকের জীবন যাপন করিয়া যান নাই। তাঁহার জীবন তো কেবলমাত্র একটি শতাব্দীর জীবন নয়। রবীন্দ্রনাথের কথায়, কেশবচন্দ্র ভারতবর্ষের অন্তর্নিহিত পুরাতন ঋষি-বাকা উদ্ধার করিবার জন্ত আসিয়াছিলেন, তিনি পুরাতনকে নৃতন করিয়া গ্রহণ করিয়া ইহাকে যুগোপযোগী একটি রূপ দিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। যাঁতার জীবনবেদের প্রথম কথা প্রার্থনা, তিনি প্রার্থনা করিয়া অপেক্ষা করিতেন, এবং আদেশলাভ করিতেন, সেই ব্রহ্মানন্দ কেশবচল্র ধর্মজীবনে কোন উন্নত স্তব্নে বাস করিতেন তাহা সর্বাগ্রে উপলব্ধি করিতে না পারিলে, কেশবচল্রের জীবনের মধ্যে অন্তপ্রবেশ একরকম হঃসাধ্য। তিনি জীবনে একটিমাত্র মন্ত্রই লাভ করিয়াছিলেন—তাহা অগ্নিমন্ত্র। তাঁহার সমগ্র জীবনে আমরা যে অদম্য তেজ, উৎসাহ, সাহস ও শক্তির লীলা দেখিতে পাই, তাহার উৎস ছিল এই অগ্নিমন্ত। কেশবচক্র নিজেই বলিয়াছেন—"যদি জিজ্ঞাসা করি, হে আত্মন্! ধর্মজীবনের বালাকালে কি মন্ত্রে দীক্ষিত হইয়াছিলে? আত্মা উত্তর দেয়,—অগ্নিমন্তে। বাল্যাবধি আমি অগ্নিমন্তের উপাসক, অগ্নিমন্তেরই পক্ষপাতী। অগ্নির অবস্থাকে পরিত্রাণের অবস্থা মনে করি। অগ্নিমন্ত্র কি ? শীতলতা, অলসতা, মৃত্তা, নিক্তেজতা, কোমলতা, নিবীর্যতা, উভামহীনতা, অবসন্নতা, ভীকৃতা প্রভৃতি লক্ষণগুলির বিপরীত দিকে যা কিছু দেখিতে পাও, তৎসমুদর অগ্নি। এ জীবনে উৎসাহ উভামের অগ্নি ক্রমাগত জলিতেছে...উত্তাপের অর্থ ই জীবন। উত্তাপের বিপরীতই মৃত্য। ধর্মজীবনেও উত্তাপ না থাকিলেই মৃত্য !"

এই উত্তাপ কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনে পরিব্যাপ্ত ছিল; তাঁথার সমগ্র সতা এই উত্তাপদ্বারা সমাচ্ছন্ন ছিল এবং ইংই তিনি প্রত্যেকের জীবনে সতা এই উত্তাপদ্বারা সমাচ্ছন্ন ছিল এবং ইংই তিনি প্রত্যেকের জীবনে অবার্যভাবে সঞ্চারিত করিয়া দিতে পারিতেন। এই উত্তাপই তাঁথার প্রকৃতিতে আনিয়া দিয়াছিল তেজস্বিতা ও স্বাধীনতাপ্রীতি। এই অগ্নিমন্ত্রের দিদ্দাধক ছিলেন বলিয়াই কেশবচলের শক্তি ও সাধনা ভারতের ধর্ম, সমাজ, বাষ্ট্র ও সাহিত্যকে এমনভাবে উদ্দীপ্ত ও উদ্বুদ্ধ করিয়া দিতে পারিয়াছিল। তিনি সেই মত্রে দীকিত ছিলেন বলিয়াই তাঁহার উচ্চ আকাজ্ঞার অনল জীবন থাকিতে নির্বাপিত হয় নাই, হদমের পাত্রে এই ব্রহ্মাগ্নি সঞ্চিত ছিল বলিয়াই রামমোহন-দেবেল্রনাথের সাধনাকে তিনি অমন একটি সার্থক পরিণতির পথে লইয়া নাইতে পারিয়াছিলেন—ব্রাহ্মধর্মের মৌলিক একেশ্বরবাদকে ইহার ঐতিহাসিক অভিব্যক্তির পথে লইয়া গিয়া ইহাকে প্র্ণিবয়ব বিশিষ্ট একটি ধর্মে রূপ দিতে পারিয়াছিলেন।

আজ ইতিহাসের আলোকে আমরা দেখিতেছি যে কেশবচন্দ্র সত্যই একজন দিব্য-দৃষ্টি সম্পন্ন অসাধারণ ব্যক্তি ছিলেন। তাঁহার জীবনব্যাপী কার্যকলাপের মহৎ কল আজ আমরা বেমন ভোগ করিতেছি, তেমনি তাঁহার ধর্মসাধনার কলও আজ সভ্যজগতের মাত্র্য উপলব্ধি করিতে আরম্ভ করিয়াছে। এক ঈশ্বর, এক ধর্ম, এক সমাজ—কেশবচন্দ্রের এই যে বিশ্ব-জনীন উদার আদর্শ, ইহাই তো সভ্য মাত্র্যের নিয়তি-নির্দিষ্ট পথ। এই পথে চলিবার অজস্র পাথেয় কেশবচন্দ্রের চিন্তার মধ্যে, তাঁহার রচনার মধ্যে আছে। আজ সেইগুলি আমাদিগকে একে একে একে খ্জিয়া বাহির করিতে হইবে।

ক্লুটোলার রামকমল সেন। প্রম বৈশ্বর এবং সংকর্মশীল মাতুষ।

দামাল অবস্থা হইতে বড় হইয়াছেন। দশ টাকা বেতনের সামাল কম্পোজিটর হইতে টাঁ কশালের সর্বোচ্চপদ—দেওয়ানী লাভ করিয়াছেন। এই পদে তাঁহার পূর্বে আর কোন বাঙালি নিযুক্ত হয় নাই। অবশেষে ভাগ্যলক্ষীর প্রসন্মতায় তিনি হইলেন বেঙ্গল ব্যাক্ষের দেওয়ান। রাশি রাশি অর্থ তিনি উপার্জন করিয়াছিলেন এবং দশ হাতে তাহা ব্যয় করিয়াছিলেন সংকর্মে। সংকর্ম বলিতে রামকমল ব্রিতেন দেশে শিক্ষা বিস্তার। উনবিংশ শতকের একেবারে গোড়ার দিকের মান্ত্র্ম তিনি—অনেকটা রামমোহনেরই সমসাময়িক। বিভায়, বৃদ্ধিতে, চরিত্রে এবং সম্পদে— দেওয়ান রামকমল সেনের খ্যাতি তখন সর্বত্র। এমন কি, ইংরেজ মহলেও তাঁহার প্রভাব প্রতিপত্তি বড় কম ছিল না। এসিয়াটিক সোসাইটির প্রথম সভ্যদের মধ্যে তিনি ছিলেন একজন।

এই রামকমল দেন কেশবচন্দ্রের পিতামহ।

কেশবচন্দ্রের পিতামহ বলিয়াই তাঁহার গৌরব নয়—তাঁহার নিজের কৃতিতেই তিনি বাংলার উনবিংশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিয়া আছেন। দেশের উন্নতি কেমন করিয়া হইবে—ইহাই ছিল রামকমল সেনের অবসর সময়ের একমাত্র চিন্তা। নৃতন যুগ আসিয়াছে, লোককে ইংরেজি শিধিতে হইবে, শিধিতে হইবে বাংলা ও সংস্কৃত। ১৮১৭ ঐটিকে হিন্ কলেজ হাপিত হইল, তার পরের বছর কলিকাতা স্কুল বুক সোসাইটি এবং তাহারে৷ পাচ বছর পরে শিক্ষা বিভাগের কাউন্সিল সংস্থাপিত হইল। সমসাময়িক বিবরণ হইতে জানা যায় যে, রামকমল দেন হিন্দু কলেজের প্রতিষ্ঠাকাল হইতেই ইহার কার্য-নির্বাহক সভার সভা ছিলেন এবং পুস্তক সংগ্রহ ও অহুবাদে তিনি সর্বদা বিশেষ সহায়তা করিতেন। ১৮৩৯ গ্রীষ্টাক হইতে রামকমল শিক্ষা-বিভাগের কাউন্সিলের সভ্য ছিলেন। কিন্তু ইহাই তাঁহার সম্পূর্ণ পরিচয় নয়। রামকমল সেনের অঞ্য় কীতি ইংরেজি-বাংলা অভিধান। কথিত আছে, স্বনামধন্য উইলিয়ম কেরির বড় ছেলে কেলিকা কেরির সহায়তায় তিনি এই কার্যে হস্তক্ষেপ করেন। দীর্ঘকালের পরিশ্রমে তিনি এই স্থরুহৎ অভিধান রচনার কাজ শেষ করেন এবং নিজ ব্যয়ে উহা মুদ্রিত করেন।

রামকমলের পরিশ্রম ও উৎসাহ কেবলমাত্র শিক্ষার ক্ষেত্রেই নিবর্ক ছিল না। সকল বিষয়েই যাহাতে দেশের লোকের উন্নতি হয় সেই সম্পর্কে তিনি সমান উভোগী ছিলেন এবং এই বিষয়ে রামকমলের প্রয়াস রামন্যাহনের প্রয়াসেরই সমতুলা ছিল। তাঁহার জীবনেতিহাস পাঠে জানা যায় যে, ধনী, দরিদ্র, শিক্ষিত—সকলের জন্ত দেওয়ান রামকমল সেন নিজেকে উৎসর্গ করিয়াছিলেন। এত য়ে দেশহিতকর কার্য করিতেন, কিন্তু আশ্চর্য এই য়ে, খ্যাতি বিষয়ে তিনি ছিলেন সম্পূর্ণ উদাসীন, আত্মপ্রচারে বিমুধ বিলেই হয়, যাহা তথনকার ব্দিজীবিদের মধ্যে খ্ব বিরল ছিল।

তারপর তাঁহার ধর্মনির্ভার কথা। দেখিতে পাই যে, এই বিবয়ে রামকমল ছিলেন সর্বপ্রকারে কুসংস্কারবর্জিত একজন মান্ত্র। রামমোহনের সমসাময়িক হইলেও, রামমোহনের প্রভাব তাঁহার উপর পড়ে নাই—তবে ধর্মের বিষয়ে রামকমলের মতবাদ অনেকটা রামমোহনের মতবাদের অন্তর্গ ছিল। গোস্বামী বংশের সন্তান হইলেই যে গোস্বামী হইবে—এই কথা রামকমল বিশ্বাস করিতেন না, মানিতেনও না। ধর্ম বলিতে তিনি ব্রিতেন শাস্ত্রজ্ঞতা ও স্বান্ত্রভূতি। কথিত আছে, রামকমল সেন স্বোপার্জিত অতুল ঐশ্বর্যের মধ্যেও আজীবন বৈরাগ্য রক্ষা করিয়া চলিয়াছিলেন; দিনান্তে প্রতিদিন তিনি স্বহুত্তে সিদ্ধপক হবিয়ায় রন্ধন করিয়া ভোজন করিতেন। কলুটোলার সেন-বংশ সেদিন এই প্রগতিশীল এবং পুণাাত্মা মামুষটির কল্যাণে যে খ্যাতি অর্জন করিয়াছিল, সমসাময়িক সমাজজীবনকে তাঁহার চারিত্রিক আদর্শ যেভাবে প্রভাবান্বিত করিয়াছিল, সে ইতিহাস জানিবার মতন।

এই রামকমল সেনের পৌত কেশবচন্দ্র সেন।

রামকমল সেনের চার ছেলে—হরিমোহন, পারীমোহন, বংশীধর ও
মুরলীধর। পারীমোহনও টাকশালের দেওয়ান ছিলেন। পিতার গুণ
তিনি বোল আনাই পাইয়াছিলেন—তেমনি ধর্মপরায়ণ, তেমনি বদান্তপ্রকৃতির। কেশবচন্দ্র ইংলরই মধ্যমপুত্র। কেশবচন্দ্রের জন্মকাল ১৮০৮
থ্রীপ্রান্ধ, ১৯শে নভেম্বর। পিতা এবং পিতামহ উভয়েই তখন জীবিত।
কেশবচন্দ্রের মাতামহ গৌরহরি দাস ছিলেন একজন স্বধর্মনির্চ শক্তিমন্ত্রোপাসক এবং আয়ুর্বেদশাল্রে পারদর্শী চিকিৎসক। কেশব-জননী
সারদা ইহারই তৃতীয়া কন্সা। পিতৃকুল ও মাতৃকুলের সকল পুণ্য যেন
কেশবচন্দ্রের মধ্যে দেদীপ্যমান হইয়া উঠিয়াছিল। বলিতে গেলে, বিশুদ্দ
হিল্ম ও বৈক্ষব পরিবারেই তাঁহার জন্ম। প্রসন্দতঃ উল্লেখ্য যে, রামমোহন,
দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্র—তিনজনেই বৈক্ষব বংশের সন্তান। ক্থিত
আছে, শিশুকাল ইইতেই কেশবচন্দ্রের দেহের এমন একটি পুণ্যমাখা লাবণ্য
ছিল যাহা দেখিয়া সকলেই মুশ্ধ হইত। পৌত্র যে ভবিয়তে একজন শ্রেষ্ঠ
ব্যক্তি হইবে, একজন ধর্মসংস্কারক হইবে, এই সম্পর্কে পিতামহ রামকমলের

নাকি ভবিষ্যবাণী ছিল। পুত্ৰ এবং পুত্ৰবধূ উভয়কেই তিনি এই কথা বলিয়া গিয়াছিলেন। সে ভবিষ্যবাণী মিধ্যা হয় নাই।

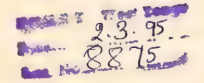
পাারীমোহন অতি প্রিয়দর্শন স্থলর পুরুষ ছিলেন। তাঁহার ছাল ষেমন কোমল, তেমনি দয়ার্ড। পিতার ক্যায় তিনিও বিচক্ষণ ও ভদ্র ছিলেন। বৈঝবোচিত গুণগুলি তাঁহার মধ্যে স্বাভাবিকভাবেই বিকাশ লাভ করিয়াছিল। গোপনে ছংখী ও বিপন্নদিগকে দানে তিনি ছিলেন মুক্তহন্ত। বস্তুতঃ, কলুটোলার সেন-পরিবারে ঈশ্বর-আরাধনা যেমন পারিবারিক ধর্ম ছিল, তেমনি বদাস্ততা, বিশেষ করিয়া গরীব হুঃখীদের প্রতি সমবেদনা ছিল ইংহাদের সহজাত। কেশবচল্রের মাতৃসোভাগ্যও বড় কম ছিল না। তাঁহার মাতা সারদা দেবী একজন পুণাশীলা এবং আদর্শহানীয়া মহিলা ছিলেন। সারদাদেবীর জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, "পচিশ বংসর বয়সে বিধবা হইয়া, তিনি তিনটি নাবালক পুত্র এবং কয়েকটি কন্তার সহিত যেরূপ কট সহিয়া জীবনের মহন্ব এবং স্বর্গীয় চরিত্র রক্ষা করিয়া আসিয়াছেন, তাহা শুনিলে হান বিগলিত হয়। সারদাস্থলরী অল্প বয়সে বিধবা হইয়া আপনার পুত্রদের সহিত অতি সাব্ধানে অভিভাবকদের অধীনে বাস করিতেন। পূজা আহ্নিক, ব্রত উপবাস, তীর্থভ্রমণ, গঙ্গাস্থান, সাধুভক্ত-দর্শন, ভদ্রাভদ্র কুটুম্ব ও হঃধী কাঙালজনের সেবা, সংসারের রন্ধনাদি কার্য তাবৎ বিষয়েই তাঁহার চিরদিন সমান অন্তরাগ দেখা গিয়াছে।"

কেশবচন্দ্রের জন্মের এই হইল পারিবারিক পরিবেশ।

বাংলার সামাজিক জীবনের পরিবেশ তথন কেমন ছিল, তাছাও আমাদের একটু জানা দরকার। কেশবচন্দ্রের জন্মকালে আমরা উনিশ শতকের তৃতীয় দশক প্রায় উত্তীর্ণ হইয়াছি। ব্রিস্টলে রামমোহনের মৃত্যুর ঠিক পাঁচ বংসর পরে কেশবচন্দ্রের জন্ম। বাংলার সমাজ ও ধর্মজীবনে বিবিধ সংস্কারের স্কুচনা করিয়া যান রামমোহন এবং নবজাগৃতি তথন ধীরে ধীরে তাহার সকল রূপ ও রেথা লইয়া জাতির ইতিহাসের উদয়াচলে দেখা দিতে আরম্ভ করিয়াছে। প্রাচীন জীবন্যাত্রা যাহা এতকাল নানাবিধ অন্ধ 5 6 4 4 7 5 E

কুসংস্কারের কল্পরময় পথে চলিয়া আসিতেছিল, তাহা তথন নৃতনের স্পর্শ পাইতে আরম্ভ করিয়াছে। বাঁহাদের চিন্তা, কর্ম ও প্রতিভা দারা এই ন্ব-জাগৃতি সার্থক হইয়া উঠিবে ন্ব্যুগের সেইস্ব কণ্জনা নায়কদের অনেকেই ইতিমধ্যে ইতিহাসের রস্বমঞ্চে আসিয়া গিয়াছেন। দেবেলনাগ রামচন্দ্র বিভাবাগীশের নিকটে উপনিষদ্ পড়িতে আরম্ভ করিয়াছেন, বিভাসাগর তথনো সংস্কৃত কলেজের ছাত্র। হিন্দু কলেজের উত্তীর্ণ ছাত্রদল 'সাধারণ জ্ঞানোপার্জিকা সভা' স্থাপন করিয়াছেন। ইংইাদের মধ্যে ছিলেন রামগোপাল ঘোষ, রামতত্ব লাহিড়ী, প্যারীচাদ মিত্র, তারাচাদ চক্রবতী, কুঞ্নোহন বন্দ্যোপাধ্যায় প্রভৃতি। ইংহারাই ছিলেন সেদিনের বহু খ্যাত এবং বহু নিন্দিত 'ইয়ং বেদ্বল'। ' ইংহাদের শিক্ষাদাতা ছিলেন ডিরোজিও। হিন্দুকলেজের এই প্রথম দলের ছাত্রগণের মধ্যে আমরা যুগপৎ দৃইটি ভাব লক্ষ্য করি—প্রাচ্যবিরোধিতা আর বিপ্লবমুখীনতা। তথাপি এ বিষয়ে কোন সন্দেহ নাই যে তাঁহারাই এ দেশের সর্ববিধ কল্যাণ কর্মের অগ্রণী ছিলেন, এবং সামাজিক ও রাজনৈতিক স্বাধীনতা মন্ত্রের প্রধান উপাসক ছিলেন। কেশবচন্দ্রের জন্মের কালেই দেখিতে পাইতেছি দারকানাথ ঠাকুর বেদল ল্যাণ্ডহোল্ডার্স এ্যাসোসিয়েসন হাপন করিয়াছেন। যে আন্দোলনের ফলে সেদিন বাঙালি সমাজের চকু কৃটিয়াছিল, সে ইতিহাস স্থপরিচিত। সজ্মবদ্ধ হওয়া, এবং স্থায়ীভাবে রাজনৈতিক আন্দোলন জাগাইয়া রাখিবার কোনো আমোজন করা যে কত আবশুক, বাঙালি তাহা প্রথম ব্ঝিতে পারিল। এই প্রয়োজনের তাগিদেই বেঙ্গল ল্যাওহোল্ডার্স এ্যাসোসিয়েসনের স্বষ্টি। ইয়ং বেদলের মুখপত্র 'জ্ঞানাঘেষণ' তথন দেখা দিয়াছে, অন্তদিকে দেবেল্ড-নাথের সম্পাদনায় এবং রামমোহনের পুত্র রমাপ্রসাদ রায়ের সভাপতিত্বে 'সর্বতত্ত্বদীপিকা সভা' স্থাপিত হইয়াছে। ইংরেজি শিক্ষায় তথন মেকলের ষ্ণ আরম্ভ হইয়া গিয়াছে। এবং মুদ্রাযন্ত্রের স্বাধীনতাপ্রদ আইন প্রবর্তিত হইয়াছে। বাংলার সমাজজীবনে সংবাদপত্তের বিকাশ ও জনমত প্রকাশের যুগ আরম্ভ হইয়াছে। কলিকাতায় পাবলিক লাইব্রেরি স্থাপিত হইয়াছে।

উনবিংশ শতকের এই সামাজিক পরিবেশেই কেশবচল্রের জন্ম। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, এই পরিবেশে এবং এই একই বৎসরে (১৮৩৮ খ্রীঃ) জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন বিদ্ধিমচন্দ্র চটোপাধ্যায়। কেশবচন্দ্র ও বিদ্ধিমচন্দ্র—
উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের বিতীয়ার্ধের ইতিহাসে ইহাদের উভয়েরই
বিশিষ্ট ভূমিকাছিল। কেশবচন্দ্র যেমন ধর্ম ও সমাজ সংস্কারের কেত্রে যুগান্তর
আনিয়াছিলেন, বিদ্ধিমচন্দ্রও তেমনি বাংলা সাহিত্যে এক বির'ট যুগান্তর
আনিয়াছিলেন। তিনিই আধুনিক বাংলার প্রথম ঔপস্থাসিক, মননশীল
লেখক এবং বাঙালির প্রথম সাহিত্যগুরু। বাংলা গছের সর্বোত্তম সংস্কারক
তিনিই। কেশবচন্দ্র ও বিদ্ধিমচন্দ্র উভয়েই স্ব প্রপ্রভিভা ন্বারা বাঙালির
সমাজ ও সাংস্কৃতিক জীবনকে একটি নৃতন গরিমায় ভূষিত করিয়া
গিয়াছেন। উনিশ শতকের বিতীয়াধে বাঙালিমানস-গঠনে বে তিনটি
প্রতিভা স্বচেয়ে বেশি কার্য করিয়া গিয়াছে তাঁহারা হইলেন বিভাসাগর,
বিদ্ধিমচন্দ্র ও কেশবচন্দ্র।





महर्षि (मरतन्त्रनारथत आजुकीवनीरण (मिथरण भारे रा, ১৮৫৬ थ्रीहोरम তাঁহার জীবনে ঘোরতর পরিবর্তন দেখা দিয়াছে, বিবিধ অশান্তির ফলে সংসার হইতে মুক্ত হইয়া যথেচ্ছ বিচরণের আকাজ্জা তাঁহার মনে জাগ্রত হইয়াছে। আহুষ্ঠানিক ভাবে ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর তের বৎসর অতিক্রান্ত হইয়াছে এবং এই কালের মধ্যে ব্রাহ্মধর্ম গ্রন্থ রচনা করিয়া, তিনি রামমোহনের ব্রাক্ষসমাজকে একটি নৃতন রূপ দিয়াছেন; যাহা ছিল বীজাকারে, তাহাকেই তিনি বৃক্ষরূপে পরিণত করিয়াছেন। সত্যান্তেষী দেবেলুনাথের নেতৃত্বে কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজ তখন যথেষ্ট পরিণতি লাভ করিয়াছে। কিন্তু তারপর কি হইল ? মহর্ষি নিজেই লিখিয়াছেন: ''অক্ষয়কুমার দত্ত একটা 'আত্মীয়-সভা' বাহির করিলেন, তাহাতে হাত তুলিয়া ঈশ্বরের স্বরূপ বিষয়ে भीगारिना इहें । ... अथारन यांहादा अन्यत्रप्त, यांहादा आभारक द्वहेंन कृतिया রহিয়াছেন, তাঁহাদের অনেকের মধ্যে আরু কোন ধর্মভাব ও নিষ্ঠাভাব দেখিতে পাই না। কেবলি নিজের নিজের বুদ্ধি ও ক্ষমতার লড়াই। কোণাও মনের মত সায় পাই না। আমার বিরক্তি ও ওদাস্থ অতিশয় বৃদ্ধি হইল।'' এই সময়ে রাজনারায়ণ বস্থ মেদিনীপুর ব্রাহ্মসমাজে একটি বক্তা পাঠ করেন। সেই বক্তা দেবেন্দ্রনাথের অত্যন্ত ভাল লাগিয়াছিল, কিন্তু তত্ত্বোধিনী সভার গ্রন্থাধ্যক্ষেরা তাহা পত্রিকায় প্রকাশযোগ্য মনে করিলেন না। কুরুচিত্তে দেবেন্দ্রনাথ এক পত্তে লিখিতেছেন: "কতক-গুলান নান্তিক গ্রন্থাক্ষ হইয়াছে। ইহারদিগকে এ পদ হইতে বহিন্ধৃত না করিয়া দিলে আর ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের স্থবিধা নাই।"

বাদ্দসমাজের জীবনে এই সময়ে যে সঙ্কট দেখা দিয়াছিল, 'ব্রাহ্মসমাজের পঞ্চবিংশতি বৎসরের পরীক্ষিত ব্তান্তে' মহর্ষি তাহা পরবর্তীকালে স্পাইভাবেই উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেনঃ "শেষে ঈশ্বরের স্বরূপ লইয়াই ব্রাহ্মদলের মধ্যে বিবাদ পড়িয়া গেল। তাঁহারা তর্ক উপস্থিত করিলেন, 'ঈশ্বর অনস্ত কি প্রকারে হইতে পারেন? হস্তোত্তোলন কর

দেখি, ঈশ্বর সর্বজ্ঞ কি না ?' কি হাস্তাম্পদ। দার রুদ্ধ করিয়া হস্তোতোলন দারা ঈশবের স্বরূপ নির্ণয় করা যে কি হাস্তাম্পদ, ইহা তাঁহারা তখন ব্ঝিতে পারেন নাই। আমি এই সকল বিবাদ বিসম্বাদ দেখিয়া হিমালয়ে চলিয়া গোলাম।"

দেবেলনাথ এইসকল গোলঘোগের নাম দিয়াছিলেন 'ব্রহ্মগোল'। তিনি
তথন ব্রাহ্মসমাজের টুটিদিগের দোহাই দিয়া এই বিবাদ নিরস্ত করিতে সক্ষম
হইয়াছিলেন। কিন্তু তাঁহার মানসিক অশান্তি এমনই গভীর হইয়া
উঠিয়াছিল যে, তিনি এইবার হিমালয় হইতে ফিরিবেন না সয়য় করিয়াই
গৃহ ত্যাগ করিয়া চলিয়া গিয়াছিলেন। স্পট্টই দেখা যাইতেছে, যেব্রাহ্মসমাজের জন্ম তিনি যৌবনকালেই তাঁহার দেই মন ও অর্থ নিয়োগ
করিয়াছিলেন, সেই ব্রাহ্মসমাজে যেন তাঁহার নেতৃত্বের সয়ট দেখা দিল।
অন্তর্বন্দ সহক্রিদের ধর্মবিশ্বাসে আন্তরিকতার অন্তাব লক্ষ্য করিয়া
দেবেন্দ্রনাথ যারপর নাই বিচলিত হইয়া পড়িলেন, যুক্তিবাদী নান্তিকদের
লইয়া তিনি যেন কতকটা বিত্রত বোধ করিলেন। তাই হিমালয়ের নিভ্ত
প্রশান্তির মধ্যে চিত্তের শান্তি খুঁজিবার জন্ম, মহর্ষি ১৮৫৬ খ্রীটান্বের আখিন
মাসের মাঝামাঝি ভ্রমণে বাহির হইলেন। তারপর ১৮৫৮ খ্রীটান্বের
শেষভাগে তিনি কলিকাতায় প্রত্যাবর্তন করেন।

আর গৃহে ফিরিবেন না, এই সদ্ধন্ন লইয়াই দেবেন্দ্রনাথ গৃহত্যাগ
করিয়াছিলেন, কিন্তু তুই বৎসর পরে তাঁহার এই সদ্ধন্ন পরিবর্তিত হইল
কেন? আত্মজীবনীতে তিনি লিধিয়াছেনঃ "একদিন আখিন মাসে খদে
নামিয়া একটা নদীর সেতুর উপর দাঁড়াইয়া তাহার স্রোতের অপ্রতিহত
গতি ও উল্লাসময়ী ভঙ্গী দেখিতে দেখিতে বিস্ময়ে ময় হইয়া গেলাম।" নদীর
সেই নিয়গামী স্রোতোধারার মধ্যে তিনি যেন তাঁহার অন্তর্যামী পুরুষের অল্রান্ত
ইন্ধিত পাইলেনঃ "এই নদীর মত নিয়গামী হও। তুমি এখানে যে সত্য
লাভ করিলে, যে নির্তর ও নির্হা শিক্ষা করিলে, যাও, পৃথিবীতে গিয়া তাহা
প্রচার কর।" তিনি স্পষ্টই ব্রিলেন, ইহা ঈশ্বরের আদেশ। তারপর
ক্রণমাত্র দ্বিধা না করিয়া, ঈশ্বরের ইচ্ছার সহিত তাঁহার ইচ্ছা মিশাইয়া দিয়া
মহর্ষি গৃহে প্রত্যাবর্তন করিলেন।

মনের মধ্যে যে ভাব লইয়া এবং ঠিক যে সময়ে দেবেল্রনাথ কলিকাতায় ফিরিলেন, রাক্ষসমাজের ক্রমবিকাশের ধারা বিচার করিয়া আমরা দেখিতে পাই বে, ঠিক সেই সময়ে রাক্ষসমাজে আর একটি নৃতন প্রতিভার আবির্ভাবের জন্ত ক্ষেত্র প্রস্তুত হইয়াছিল। সমাজের সেই পরিবর্তিত পরিবেশে ইহাকে পরিচালিত করা কিয়া ইহাকে অগ্রগতির পথে, ইহার স্বাভাবিক পরিণতির পথে লইয়া যাওয়া একা দেবেল্রনাথের পক্ষে আর তখন সম্ভব ছিল না। ঈশ্বরিশাসী দেবেল্রনাথ জানিতেন যে, তাঁহার সকল কার্য অন্তর্থমী পুরুষের ইচ্ছা দারাই নিয়ন্ত্রিত হইয়া আসিতেছে। আজ জীবনের ৪১ বংসর বয়সে উপনীত হইয়া তিনি কেন নৃতন করিয়া ঈশ্বরের করণা অন্তর্ভব করিলেন। বীজ হইতে যথন এতদিনে রক্ষের উৎপত্তি হইয়াছে, তখন ইহাতে কুল কৃটিবেই—ব্রাক্ষসমাজ তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট ভূমিকা পালন করিবেই, য়দয়ের মধ্যে এইরূপ একটি ধারণা লইয়াই মহর্ষি যে সেদিন গৃহে প্রত্যাবর্তন করিয়াছিলেন, এই অনুমান অসম্পত নয়।

আমরা দেখিয়াছি, প্রথম যৌবনেই কল্যাণ্মন্তে দীক্ষিত হইয়া দেবেন্দ্রনাথ ব্রান্ধর্ম প্রচারের জন্ম আত্মনিয়ােগ করিয়াছিলেন এবং তের বৎসরকাল 
পর্যন্ত তিনি সমাজকে পরিচালিত করিয়াছেন। তারপর ব্রান্দ্রমাজের
জীবনে সঙ্কট দেখা দিল, প্রেরণার অভাব বােধ হইল, মধ্যপথে অসিয়া ইহার
গতি বেন সহসা স্তর্ম হইয়া গিয়াছে। ঠিক সেই য়্গসিদ্দিক্ষণেই দেবেন্দ্রনাথের
সহিত আসিয়া মিলিত হইলেন কেশবচন্ত্র। এই ছই ক্ষণজন্মা মহাপুরুষের
মিলনের কাহিনী যথাস্থানে বলিব।

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, ১৮৫৭ খ্রীষ্টাবে তিনি রাক্ষসমাজে প্রবেশ করিবার জন্ম গোপনে প্রতিজ্ঞাপত্র লিখিয়া পাঠান। কথিত আছে, রাক্ষসমাজের একখানি ক্ষুদ্র পুস্তিকা পাঠ করিয়া তিনি সর্বপ্রথম রাক্ষসমাজের অন্তিবের বিষয় অবগত হন এবং "এই পুস্তিকায় 'রাক্ষধর্ম কি ?' এই অধ্যায়টি পাঠ করিয়া, তাঁহার অন্তরের বিশ্বাসের সহিত উহার সম্পূর্ণ ঐক্য দেখিতে পান। স্কতরাং রাক্ষসমাজে প্রবেশ করিবার জন্ম তাঁহার অভিলাষ উদ্দীপ্ত হয়।" এই বে অন্তরের বিশ্বাস, ইহা কেশবচন্দ্রের মধ্যে কিভাবে জাগ্রত হইয়াছিল, সেই ইতিহাসের কথাই আগে বলিব। দেবেক্রনাথের তায় কেশবচন্দ্রও ধনী পরিবারের সন্তান।

জোড়াসাঁকোর ঠাকুরপরিবারের স্থায় কল্টোলার সেন-বংশের ঐশ্র্রের গরিমাবড় কম ছিল না, তবে সে ঐশ্র্রের সহিত আড়ম্বর ছিল না, বিলাসিতা তো ছিলই না। দ্বারকানাথের সহিত রামকমলের পার্থক্য এইখানেই। রামকমল ধনী ছিলেন, কিন্তুমহান্ত্ভব ব্যক্তি ছিলেন এবং সমকালীন বাংলার সমাজজীবনে তিনি যে প্রভাব বিস্তার করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন তাহার মূলে ছিল এই মহান্তভবতা। সত্য কথা বলিতে কি, ঐশ্র্রের সহিত বৈরাগ্য—এ দৃষ্টান্ত সে যুগে একমাত্র ধর্মনিষ্ঠ রামকমলই প্রথম হাপন করেন। এই ধর্মনিষ্ঠাই ছিল সেন-পরিবারের প্রকৃত সম্পদ। স্মৃতরাং কেশবচন্দ্র এক ধর্মনিষ্ঠ ধনী পরিবারের সন্তান। এই স্ক্রিখ্যাত প্রাচীন পরিবারের সকল ঐতিহ্ন লইয়াই কেশবচন্দ্র উনবিংশ শতকের তৃতীয় দশকের শেষভাগে জন্মগ্রহণ করেন।

কলুটোলার সেন-পরিবার ছিলেন হগলী জেলার অন্তর্গত গৌরীভার (গরিকা) আদি অধিবাসী। কলিকাতায় স্থায়ীভাবে বসবাস করিলেও এই পরিবারের লোকেরা অবকাশ পাইলেই স্বগ্রামে যাইতেন। সেখানে তাঁহারা সকলের সহিত প্রাণ খুলিয়া মিশিতেন, ঐর্ধ্রের কোন ভেদ রাখিতেন না। স্বভাবতঃই তাঁহাদের এই প্রকার আচার-আচরণ স্থানীয় অধিবাসীদিগকে চমৎকৃত করিত। শৈশবে পরিবারবর্গের সহিত কেশবচন্দ্রও মাঝে মাঝে গরিকায় আসিতেন। এইখানেই তিনি সেইসময়ে তাঁহার সমবয়সী এবং আত্মীয় প্রতাপচন্দ্র মজুমদারের সহিত পরিচিত হইয়াছিলেন। উত্তরকালে ফিনি কেশবচন্দ্রের দক্ষিণহন্ত স্বরূপ হইয়া খ্যাতিলাভ করিবেন, সেই প্রতাপচন্দ্রের সহিত শৈশবেই কেশবচন্দ্রের পরিচয় ও স্ব্যুতা ইতিহাসের নিগৃছ বিধানেই যে সাধিত হইয়াছিল, সে বিষয়ে কোন সন্দেই নাই। বয়সে প্রতাপচন্দ্র কেশবচন্দ্র অপেক্ষা ছই বৎসরের ছোট ছিলেন।

কেশবচন্দ্র তাঁহার জীবনে রামমোহনকে ধর্মপিতামহ এবং দেবেন্দ্রনাথকে ধর্মপিতা বলিয়া স্বীকৃতি দিয়াছেন। একেশ্বরবাদের ভূমির উপর দাঁড়াইয়া রামমোহন সকলের সহিত ভ্রাভূত্বে মিলিতে চাহিয়াছিলেন এবং ইহার

জন্স তিনি দেশীয় ও বিদেশীয় ধর্মশাস্ত্র সমূহকে একেশ্বরবাদের প্রতিষ্ঠার উপায় <mark>হিসাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন। তাঁহার স্বদেশবাসীগণকে বেদান্ত-প্রতিপাত্ত</mark> ধর্মে আনয়ন করিবার জন্ম রামমোহনের প্রয়াস স্থবিদিত। তিনি প্রচলিত সকল প্রকার পৌত্তলিকতার উচ্ছেদ্সাধন করিয়া একমাত্র অদ্বিতীয় ঈশ্বরের উপাসনা প্রতিষ্ঠিত করিয়া গিয়াছেন। মোট কথা, রামমোহন শাস্ত্র এবং যুক্তিকে অবলম্বন করিয়াই ধর্মের সংস্কার চাহিয়াছিলেন; সকল শাস্তের প্রতিই তিনি সম্মান প্রদর্শন করিয়াছেন। সাধু মহাজনদিগের কোনো জাতি নাই, ইঁহারা সকলেই ঈশ্বরের প্রভাব ও শক্তি, রামমোহন ইহা বেমন বিশ্বাস করিতেন, তেমনি আবার ধর্মের অলৌকিক্ত তিনি স্বীকার क तिराजन नां, केसेत-एथातिज मशाशूक्यरामत जीवन ও উপरामनारक रे जिन স্বীকৃতি দিতেন। হিন্দু, মুসলমান এবং এইান-প্রধানতঃ এই তিন দম্প্রদায়ের ধর্মমত ও ধর্মশান্ত্রের গূঢ় আলোচনাই রামমোহন তাঁহার জীবনে করিয়াছিলেন এবং এই অলোচনার ফলে তিনি এই সিদ্ধান্তে পৌছিয়াছিলেন যে, ''ঈশ্বর একমাত্র অদ্বিতীয় ও তিনিই উপাশু, এই মূল মতে সকলের ঐক্য আছে, কেবল অবান্তর ভেদ লইয়া বিবাদ বিসংবাদ।" এই বিশ্বাসের বশবর্তী হইয়াই রামমোহন একেশ্বরবাদের ভূমিতে পৃথিবীর সকল ধর্মের লোককে এক করিতে প্রয়াস পাইয়াছেন। ব্রাদ্ধসমাজের ট্রস্টভীডে তিনি তাঁহার এই মতকেই স্বস্পষ্টভাবে প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন।

তারপর আসিলেন দেবেন্দ্রনাথ। তাঁহার জীবনে আমরা দেখিয়াছি যে ঐথর্যের স্থগশ্যা হইতে তুলিয়া লইয়া ধর্ম তাঁহাকে তাহার পথের মাঝখানে দাঁড় করাইয়া দিল। ক্ষ্রধারনিশিত অতি ছর্গম সেই পথে নির্ভয়ে পদ নিক্ষেপ করিয়া তিনি কিভাবে অমৃতের সন্ধান করিয়াছিলেন সে ইতিহাস স্থপরিচিত। রামমোহনের আদর্শলারা অমুপ্রাণিত হইয়াই দেবেন্দ্রনাথ কোনদিকে দৃকপাত না করিয়া ভারতবর্ষের ঋষিকল্লিত চিরন্তন ব্রন্মের আধ্যাত্মিক পূজা তাঁহার দেশবাসীর নিকট মুক্তকণ্ঠে ঘোষণা করিয়া গিয়াছেন। দেবেন্দ্রনাথও একজন সর্বজনীন ধর্মমতের প্রবক্তা। তিনিও একদিন রামমোহনের মতো তাঁহার পূর্বতন সমস্ত সংস্কার, সমস্ত আশ্রয়্ম পরিত্যাগ করিয়া একেবারে বিক্তহন্তে বাহির হইয়া পড়িয়াছিলেন—শাস্ত্র

নয়, প্রচলিত প্রথা নয়, তাঁহার ব্যাকুলতাই একদিন তাঁহাকে পথ দেখাইয়া-ছিল। দেবেন্দ্রনাথ যথন প্রথম ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করেন তথন তিনি সমাজকে কি অবস্থায় দেখিয়াছিলেন তাঁহা তাহার নিজের কথাতেই আমরা জানিতে পারি। তাঁরপর তিনি রামমোহনের প্রতিষ্ঠিত ব্রহ্মবীজ কিভাবে বৃক্ষরূপে পরিণত করিয়াছিলেন, সে কাহিনীও অতি স্থপরিচিত।\*

দেবেন্দ্রনাথের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার সংগঠনী প্রতিভা দ্বারা তিনি যতদ্র পারিয়াছিলেন, ব্রাক্ষসমাজকে অগ্রগতির পথে লইয়া গিয়াছিলেন, তারপর ১৮৫৬ গ্রীষ্টাব্বে সহযোগিগণের শুদ্ধ জ্ঞানতর্কে বিরক্ত এবং বিব্রক হইয়া সমাজের ভবিষ্ণৎ উন্নতির আশা একরকম ত্যাগ করিয়াই তিনি হিমালয়ের নির্জনতার মধ্যে আশ্রয় গ্রহণ করেন এবং তৃই বৎসর কাল সেইখানে বাস করেন। তৃই বৎসর পরে হিমালয় হইতে ফিরিয়া আসিয়া (১৫ই নভেম্বর ১৮৫৮ গ্রীঃ) তিনি নব উদ্যামে, নব উৎসাহে ব্রাক্ষধর্ম প্রচারে প্রবৃত্ত হইলেন, শুদ্ধ উপাসনা প্রণালীকে সজীব করিয়া তুলিলেন। শুদ্ধ বিতর্কের হল তব্ববোধিনী সভা ভাঙিয়া গেল; ব্রাক্ষসমাজের মৃতভাব অপসারিত হইল। ব্রাক্ষসমাজ তথা মহর্ষির জীবনের সেই শুভক্ষণে তরুণের উৎসাহ লইয়া তাঁহার সহিত আসিয়া মিলিত হইলেন অন্ত্তকর্মা কেশবচন্দ্র বয়স কৃড়ি বৎসর।

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, আঠার বৎসর বয়সেই তাঁহার জীবনে ধর্মের ভাব জাগ্রত হইয়াছিল এবং "তাহা দিন দিন ঘনীভ্ত হইয়া বৈরাগ্যের তীব্রতায় পরিণত হইল।" আঠার হইতে কুড়ি এই ত্ই বৎসরের আধ্যাত্মিক চেতনার উন্মেষের ইতিহাস কেশবচন্দ্র স্বয়ং তাঁহার 'জীবনবেদ' গ্রন্থে বর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেনঃ তাঁহার 'জীবনবেদ' গ্রন্থে বর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেনঃ "যথন কেহ সহায়তা করে নাই, মথন কোন ধর্মসমাজে সভ্যরূপে প্রবিষ্টিশ্বন কেহ সহায়তা করে নাই, মথন কোন ধর্মসমাজে সভ্যরূপে প্রবিষ্টিশ্বন কেই নাই, ধর্মগুলি বিচার করিয়া কোন একটি ধর্ম গ্রহণ করি নাই, সাধু বা সাধক শ্রেণীতে যাই নাই, ধর্মজীবনের সেই উয়াকালে 'প্রার্থনা কর, প্রার্থনা কর', এই ভাব, এই শব্দ হৃদয়ের ভিতর উথিত হইল। ধর্ম কি, জানি না ও ধর্মসমাজ কোথায়, কেহ দেখায় নাই; গুরু কে, কেহ বলিয়া

 <sup>\*</sup> লেথক-প্রণীত 'মহর্ষি দেবেল্রনাথ' গ্রন্থ তাইবা।

দের নাই—জীবনের সেই সময়ে আলোকের প্রথমাভাস স্বরূপ প্রার্থনা কর, প্রার্থনা ভিন্ন গতি নাই' এই শব্দ উচ্চারিত হইত।"

এই প্রার্থনার ভিতর দিয়াই কেশবচক্র ধর্মকে পাইয়াছিলেন, যেমন পাইয়াছিলেন দেবেজনাথ নক্ষত্র্থচিত অনন্ত আকাশ হইতে। স্নত্রাং আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, কি দেবেক্রনাথ, কি কেশবচক্র উভয়েরই ধর্মজীবন ব্রাক্ষসমাজের সংস্পর্শে আসিবার বহু পূর্ব হইতেই আরম্ভ হইয়াছে। উপাধ্যায় গৌরগোবিন্দ তাঁহার 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থে বাল্যকালে কেশবচন্দ্রের ধর্মান্তরাগ প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন: "কেশবচন্দ্র বাল্যকাল হইতে ধর্মপ্রিয় ছিলেন। তিনি যখন নিহান্ত শিশু, তথন তাঁহার পিতামহ তাঁহাকে অস্থান্য শিশুগণ সহ হরিনাম অর্পণ করেন। অস্থান্য সকলে সে নাম ভূলিয়া যান, কিন্তু কেশবচন্দ্ৰ সে নাম কথন ভোলেন নাই। ইনি বাল্যকাল হইতে ত্তন্ত্র জীবন যাপন করিয়াছেন। ইনি স্নানান্তে পবিত্র পট্টবস্ত্র পরিধান করিয়া হরিনামের ছাপে সর্বাঙ্গ ভূষিত করিতেন।" রামমোহন বা দেবেক্স-নাথের বাল্যপ্রকৃতি হইতে কেশবচন্দ্রের বাল্যপ্রকৃতির এই বৈশিষ্টাটুকু আমাদিগকে মনে রাখিতে হইবে। তাঁহার সমগ্র জীবন এবং সেই জীবনের যাবতীয় চিন্তা ও কার্য এই এক স্থরে রণিত, এক ছন্দে গ্রথিত। ব্রহ্মানন্দের পরিণত জীবনের ভাব ও আচরণ বাহারা লক্ষ্য করিয়াছেন, তাঁহারাই ইহা ব্ঝিতে পারিবেন যে, ধর্মের ভাবটি শৈশবেই অতি স্বাভাবিক ভাবে পারিবারিক পরিবেশের মধ্য দিয়া কেশবচন্দ্রের জীবনে প্রবেশ করিয়াছিল। আরো একটি কণা এই প্রসঙ্গে উল্লেখ করিতে হয়। তাঁহার প্রধান জীবনীকারদের বৃত্তান্তের সাক্ষ্যে আমরা দেখিতে পাই যে, বাল্যকাল হইতেই কেশবচক্রের চরিত্র বিশুদ্ধ ছিল। ধর্মসংস্কারের ক্ষেত্রে রামমোহন-দেবেক্র-নাথের চিন্তা-ভাবনাকে যিনি উত্তরকালে একটি সম্পূর্ণ পরিণতি দান করিবেন, তিনি যে নির্মল চরিত্রের মান্ত্র হইবেন, ধর্মবোধ যে তাঁহার স্বাভাবিক ও সহজাত হইবে, এ বিষয়ে কোন সন্দেহই থাকিতে পারে না। তাই না কেশবচন্দ্র নিজে বার বার বলিয়াছেন—"I am a singular man"—আমি একটি বিশিষ্ট মান্ন্য। সেদিন বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসের সন্ধিক্ষণে এমনই একজন 'Singular man'-এর প্রয়োজন ছিল।

তাহার ব্রাহ্মসমাজে যোগ দিবার ইতিহাস কেশবচন্দ্র স্বয়ং এইভাবে বর্ণনা করিয়াছেনঃ

"ইংরাজি শিক্ষা আমার মনকে বিচলিত করিয়া দিয়াছিল, সকলই যেন শৃশ্য বোধ করিতাম। পৌত্তলিকতা ছাড়িলাম, কিন্তু তাহার স্থলে কোন অস্দিক্ষ নিশ্চিত ধর্মের স্কান পাইলাম না। সাংসারিকতার দিকে অগ্রসর হইতে লাগিলাম। ভগবৎ করুণার প্রভাবে আমি উচ্চতর বিষয়ের জন্ম ব্যগ্র হইয়া পড়িলাম। স্বয়ং ভগবান আমাকে আধ্যাত্মিক জীবনের রহস্থ-প্রার্থনার আশ্রয় লইতে বলিয়া দিলেন। আমি প্রতিদিন সকাল সন্ধ্যায় প্রার্থনা লিখিয়া ব্যবহার করিতে লাগিলাম। ক্রমশঃ আমি জ্ঞান, পবিত্রতা ও প্রেমে উন্নত হইতে লাগিলাম। তখন আমি একটা স্থনির্দিষ্ট ধর্ম ও সমাজের অভাব অহুভব করিতে লাগিলাম। কিছু সময় পূর্বে আমার নিজ গৃহে 'দি গুডউইল ফেটারনিটি' (The goodwill fraternity) নামক একটি কুত্র সভা বা সমাজ স্থাপন করিয়াছিলাম; 'ঈশ্বর আমাদের পিতা, আমরা প্রস্প্র ভাই'—ইহাই ছিল আমাদের মত। প্রচলিত পুরাতন কোন ধর্ম বা সমাজ আমার উপবোগী বলিয়া বোধ হইল না। এমন সময়ে কলিকাতা ব্রহ্মসমাজের প্রকাশিত একথানি ফুড পত্রিকা আমার হাতে আসিল। 'ব্রাহ্মধর্ম কি ?'—এই অধ্যায় পড়িয়া, আমার অন্তরস্থিত বিশ্বাস ও অভিমতের সহিত তাহার মিল দেখিলাম। মানুষ বা গ্রন্থের শিক্ষা গ্রহণ না করিয়া অন্তরাত্মায় ঈশ্বরের প্রকাশিত বাণী গ্রহণ করাই সর্বদা কর্তব্য, এই আমার অন্তত্তি। আমি তৎক্ষণাৎ বান্ধ-সমাজে যোগ দিলাম।"

উল্লিখিত ফ্রেটারনিটি সভাতেই সাসিয়া দেবেজনাথ সর্বপ্রথম কেশব-চক্রকে সন্দর্শন করেন। তাঁহার নিজমুখের বিবরণ এইরকমঃ "আমি যখন কেশববাব্র নাম ও ধর্মভাবের কথা প্রথম শুনিলাম, এবং শুনিলাম যে, তিনি তাঁহাদের কলুটোলাস্থ বাটাতে সভা করিয়া তাহাতে বক্তৃতা করেন, তখন একদিন গোপনে আমি তাহা দেখিতে গিয়াছিলাম।" সেই প্রথমবার দেখিয়াই মহর্ষিদেব তাঁহার প্রতি যে একটি দিবা আকর্ষণ অমুভব করিয়াছিলন, সে কথাও তিনি পরবর্তীকালে নানাভাবেই প্রকাশ করেন। এই ফ্রেটারনিটি সভার মূল আদর্শ ছিল—"ঈশ্বর আমাদের পিতা, আমরা পরম্পর ভাই।" সহপাঠীদের অনেকেই কেশবচন্দ্রের এই সভায় আসিতেন এবং তিনি তাহাদের লইয়া ধর্মের আলোচনা করিতেন। শুধু আলোচনা নয়, কিশোর কেশব সেখানে একেশ্বরবাদীদের উপদেশ পাঠ করিতেন এবং ইংরেজিতে বক্তৃতাও করিতেন। বলিতে গেলে তাঁহার অপ্রতিম বাগ্মীতার স্থচনা এই ফ্রেটারনিটি সভাতেই। সহপাঠীদের মধ্যে ছিলেন সত্যেক্রনাথ ঠাকুর। ইনি দেবেক্রনাথের মধ্যম পুত্র। সম্ভবতঃ পুত্রের মারকৎ দেবেক্রনাথ কলুটোলার বিখ্যাত রামকমল সেনের পৌত্র কেশবচন্দ্রের পরিচয় পাইয়া থাকিবেন। কেশবচন্দ্রের বয়স তখন উনিশ বৎসর। উনিশ বৎসরের ছেলে—এবং সঙ্গতি সম্পন্ন ও সম্লান্ত বংশের ছেলে—এমন ভাবে সভা করিয়া ধর্মের কথা আলোচনা করিতেছেন—উনিশ শতকের বাংলার নবজাগৃতির ইতিহাসে এই ঘটনা বিরল।

উনিশ বৎসর ব্য়সের একটি ধনীর ছেলের পক্ষে সমাজ ও সংসারের প্রচলিত বিলাস ব্যসনে প্রমত্ত হওয়াই যে যুগে স্বাভাবিক ছিল সেই যুগে কেশবচরিত্রে ঈশ্বরাস্থরাগের এই যে আভাস আমরা লক্ষ্য করি, ইহা গভীরভাবে অর্থাবনের বিষয়। ঈশ্বরের কথা, ধর্মের কথা বুঝিবার বয়স তো ইহা নহে। তথন তিনি সন্থ বিবাহিত কিশোর, কিন্তু সংসার তাঁহাকে আকর্ষণ করিল না, সাংসারিক বিলাস-ব্যসনও তাঁহাকে আকর্ষণ করিল না। এ বড়ো অন্তুত ব্যাপার, অন্ততঃ সেই যুগের সামাজিক পরিপ্রেক্ষিতে তো বটেই। আবার প্রচলিত পোত্তলিক ধর্ম নয়, একেবারে স্থপ্রাচীন আর্ধ্বর্মের মূল তম্ব—একেশ্বরাদ! কেশবচল্রের জীবনচরিত যাহারা শ্রদ্ধার সহিত এবং গভীর অভিনেবেশ সহকারে আলোচনা করিবেন তাঁহারাই দেখিতে গাইবেন যে ইহাতে আশ্বর্য হইবার কিছু নাই। তাঁহার জীবনেতিহাসে দেখিতে পাই যে, হিন্দু কলেজে পড়িবার সময়ই তিনি সহপাঠী ও বন্ধুদের নৈতিক উন্নতির জন্ম সভা সমিতি, খেলিবার দল, স্থল প্রভৃতি ছোটখাটো

করেকটি প্রতিষ্ঠানের স্থচনা করিয়াছিলেন। শৈশব হইতেই মানসিক উৎকর্ম সাধনের প্রতি তাঁহার কেমন যেন একটি একাগ্র লক্ষ্য ছিল—তাহাই ছিল কেশব-জীবনের কেন্দ্রীয় বিন্দৃ। সতর বৎসর বয়সেই তিনি কলুটোলা সান্ধ্য বিভালয় স্থাপন করেন। পল্লীর অনেকগুলি কিশোর বালক ছাত্রয়পে সেই ক্লুলে সমবেত হইল। এই ক্লুলে কেশবচন্দ্রের সহকর্মীদের মধ্যে অক্সতম ছিলেন প্রতাপচন্দ্র মজ্মদার। ইহারা সকলেই এই ক্লুলে শিক্ষকতার কার্য করিতেন। কথিত আছে, এই সান্ধ্য ক্লে ইংরেজি সাহিত্যের পঠন-পাঠন হইত, সাধারণ জ্ঞাতব্য বিষয়ে শিক্ষা দেওয়া হইত, আর সকলের চেয়ে বড়ো কথা—এখানে ধর্ম ও নীতি বিষয়ে নিয়মিত উপদেশ দেওয়া হইত। এই ত্ইটি ঘটনা হইতে একটি সিদ্ধান্ত অপরিহার্য—শৈশবকাল হইতেই সহপাঠী ও অন্তর্ম্ব বন্ধুদের উপর কেশবচন্দ্রের নেতৃত্ব স্থপ্রতিষ্ঠিত হইয়াছে।

এখানে একটি প্রশ্ন আছে। এত অল্প বয়সে স্কুল করা, সভা করা কেবলমাত্র নেতৃত্বশক্তি থাকিলেই কি সম্ভব, না, কিছু বিভাবুদ্ধিরও দরকার? তাঁহার জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, "কলেজে পড়ার সময় শুধু কলেজের পরীক্ষা পাশ করিবার জন্ম উদ্বিগ্ন না হইয়া জীবনের বৃহত্তর পরীক্ষা সকল পাশের জন্ম তিনিজ্ঞান উপার্জনে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন।" কলিকাতায় তথন পাবলিক লাইবেরি প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে .(১৮৩৬ খ্রীঃ)। হিন্দুকলেজ ত্যাগ করিবার সঙ্গে সঙ্গে কেশব্চন্দ্রের বিভার্জন শেষ হইয়া যায় নাই। তিনি মেটকাফ হলে ( এইখানে পাবলিক লাইব্রেরি সংস্থাপিত হয় ) গিয়া প্রতিদিন আট-দশ ঘণ্টা কাল অধ্যয়নে রত থাকিতেন। সে সময়ে তিনি পাশ্চাত্তা দর্শন, মনোবিজ্ঞান, নীতিবিজ্ঞান, ধর্মবিজ্ঞান, বাইবেল, ইংরেজি সাহিত্য ও কাব্যগ্রন্থ একান্ত মনোযোগের সহিত পাঠ করিতেন। শেক্ষপিয়র, মিলটন, বেকন তাঁহার কণ্ঠস্থ ছিল। হিন্দুকলেজ ও মেট্রোপলিটন কলেজে তাঁহার ছাত্রাবস্থা অতিবাহিত হইয়া-ছিল। তাঁহার ছিল অদম্য অধ্যয়ন-স্থা। কলেজের লাইবেরি, মেটকাফ হলের লাইব্রেরি তিনি পড়িয়া শেষ করিয়াছিলেন। সেই বয়সে নিবিষ্ট মনে তিনি যুখন ইংরেজি দর্শন শাস্ত্র পাঠ করিতেন, তাহা দেখিয়া তাঁহার দর্শনের অধ্যাপক মিঃ জোনস পর্যন্ত বিস্মিত হইয়াছিলেন। এই অধ্যয়নস্পৃহা তাঁহার প্রকৃতিতে একটি আশ্চর্য পরিবর্তন আনিয়া দিয়াছিল। ইহার ফলেই শৈশবকাল হইতেই তিনি বিলাস-ব্যসনে বা হালকা আমোদ-প্রমোদে বীতস্পৃহ হইয়া উঠেন। সেই বয়সেই তিনি সর্বদাই গস্তীর, স্বল্পভাষী ও চিস্তাশীল থাকিতেন। তাঁহার নির্মল নৈতিক চরিত্রের প্রভাব সেই বয়সেই তাঁহার বর্দের আনেকের চরিত্রকেই প্রভাবিত করিতে সমর্থ হইয়াছিল। ছাত্রাবহাতেই তাঁহার বিবাহ হইয়াছিল (১৮৫৬ খ্রাঃ)। কিন্তু সে বিবাহ নাম মাত্র। দাস্পত্য-জীবনের প্রতি তিনি তথনই বিল্মাত্র আকর্ষণ বোধ করিলেন না। বাজির আনেকেই সেদিন কেশবচল্রের এই ভাব দেখিয়া বিচলিত হইয়াছিলেন; কেহ কেহ বিশ্বিতও হইয়াছিলেন।

জীবনের এই অধ্যায়ের কথা বলিতে গিয়া কেশবচন্দ্র তাঁহার 'জীবনবেদ' গ্রন্থের চতুর্থ অধ্যায়ে লিখিয়াছেন: ''বিধাতা জানেন প্রথম হইতেই বৈরাগ্যের মেঘ দেখা দিয়াছিল। অষ্টাদশ বৎসর বয়সে অল্প অল্প ধর্মজীবনের সঞ্চার হয়; কিন্তু চতুর্দশ বৎসরেই মৎস্ত ভক্ষণ পরিত্যাগ করিলাম। কে মতি দিল? কে বলিল আমিবভক্ষণ নিষিদ্ধ? এক গুকু জানিতাম, তাঁহাকেই মানিতাম; তাঁহাকে বিবেক বলিতাম। ... যতপ্রকার স্থভাগ যৌবনে হয়, তৎসমূদয় বিষবৎ ত্যাগ করিলাম। তথন ধর্ম জানিতাম না,— জানিতাম সংসারী হওয়া পাপ, দ্রৈণ হওয়া পাপ। সংসারের বিলাসে অনেকেই মরিয়াছে।'' কেশবচন্দ্রে এই বয়সের মানসলোকের প্রতি দৃষ্টিনিক্ষেপ করিলে বিশ্বিত হইতে হয়। তিনি নিজেকে নিজেই তৈরি করিয়াছেন। সেই বয়সেই অল্পভাষী হইয়াছেন, চপলতা ত্যাগ করিয়াছেন। অথচ এই বয়সের এই যে বৈরাগ্যভাব আমর। কেশবচন্দ্রের চরিত্রে দেখিতে পাই, ইহার কোনো বাহ্য লক্ষণ ছিল না, অথবা ইহার জন্ত শরীরকে কোনো প্রকারে কষ্ট দিয়া তাঁহাকে অস্বাভাবিক উপায়ও অবলম্বন করিতে হয় নাই। সহজ স্বাভাবিক বৈরাগাই তিনি অবলম্বন করিয়াছিলেন; শরীরে ভশ্ম লেপন করিয়া তাঁহাকে বৈরাগ্য সাধন করিতে হয় নাই। স্পষ্টতঃই কেশবচন্দ্রের অন্তঃস্থল হইতে এই বৈরাগ্যের ভাব তাঁহার জীবনে দেখা দিয়াছিল এবং ইহাই ছিল তাঁহার সমগ্র জীবনের স্বমা। ইহার জন্ম পরিবারে তাঁহাকে কম নির্যাতন ভোগ

করিতে হয় নাই; অভিভাবকদের অনেকেই তাঁহাকে বুঝাইতে চেষ্টা করিয়াছিলেন, কিন্তু সকলের অলক্ষ্যে থাকিয়া জীবনবিধাতা কেশবচন্দ্রের চরিত্রকে যেভাবে গড়িয়া তুলিতেছিলেন, তাহা সেদিন অনেকের দৃষ্টিতেই ধরা পড়ে নাই। ইহার ফলে কেশবচন্দ্রের জীবনের নৈতিক বনিয়াদ স্বদৃঢ় হইয়াছিল, আর চরিত্র হইয়াছিল নির্মল-একেবারে নিথাদ সোনা। এই দিক দিয়া বিচার করিয়া দেখিলে, উনিশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের অনক্তসাধারণত্ব সর্বাংশে স্বীকৃত। আজ যুখন আমরা কল্পনা করি যে, সেই পৌতুলিক পরিবারে সাকার দেবদেবীপূজা মহোৎসবের মধ্যে যাহার বালাজীবন অতিবাহিত হইয়াছিল, থাঁহার চারিদিকে ছিল বিলাস ও স্থখভোগের অজস্র উপকরণ—তিনি কেমন করিয়া অদিতীয় নিরাকার ঈশ্বরের জীবন্ত শক্তিতে বিশ্বাসী হইয়া উঠিয়াছিলেন—তথন আমাদের মনে হয়, জীবনে তিনি এই মহামূল্য সত্য প্রার্থনার ভিতর দিয়াই লাভ করিয়াছিলেন। এই বৈরাগ্য, এই প্রার্থনাই ছিল কেশব-জীবনের ভিত্তিভূমি। নৈশবিতালয় অথবা সভা স্থাপন করিয়া, **দেই সতের-আ**ঠার বংসর বয়সে কেশবচন্দ্র যে তাঁহার সমবয়সী একদল শিক্ষিত তরুণের চরিত্রকে অমনভাবে প্রভাবিত করিতে পারিয়াছিলেন, তাহার রহস্ত তো এইধানেই। নিঃসন্দেহে ''তাঁহার বৈরাগা, উৎসাহ ও বিশুদ্ধ জীবন একত্র মিলিত হইয়া যুবকবুন্দের মনকে সবিশেষ প্রোৎসাহিত করিয়াছিল।"

কেশ্বচক্র ব্রাক্ষমাজে যোগদান করিলেন।

এখন হইতে তাঁহার জীবনের দিতীয় পর্ব আরম্ভ হইল। এই পর্বের স্থারিত্বকাল ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দ। যে সাত বংসরকাল তিনি আদি ব্রাহ্মসমাজের সহিত সংগ্লিষ্ট ছিলেন, সেই সাত বংসরকালের মধ্যে ব্রাহ্মসমাজের কর্মধারায় ও সংগঠনে যে বিপুল পরিবর্তন দেখা দিয়াছিল, সেই তিহাস জানিবার মতন। "ব্রাহ্মসমাজে প্রবেশ তাঁহার পক্ষে যতটা প্রাহ্মসমাজের পক্ষেও যেন তদপেক্ষা অধিক প্রয়োজনীয় ছিল, ব্রাহ্মসমাজের পক্ষেও যেন তদপেক্ষা অধিক প্রয়োজনীয় ছিল মনে হয়। ব্রাহ্মসমাজই এইরূপ একজন শক্তিশালী ব্যাধ্যাতা, সংস্কারক,

সংগঠক, প্রচারক ও নেতার জন্য অপেক্ষা করিতেছিল।" প্রতাপচন্দ্রও এইরূপ অভিমত প্রকাশ করিয়া বলিয়াছেন—"It would almost seem that he entered the Brahmo Samaj not to learn but to teach"—এবং ইহা যে অনুরাগীর অত্যুক্তি নহে তাহা আমরা রামমোহন হইতে দেবেন্দ্রনাথের সময় পর্যন্ত অর্থাৎ ১৮০০ প্রীষ্টাব্দ হইতে ১৮৫৯ প্রীষ্টাব্দ কাল পর্যন্ত কমবিকাশের ইতিহাস আলোচনা করিয়াই ব্ঝিতে পারি। "রাজা রামমোহন ব্রান্ধর্মের যে বীজ এদেশে বপন করিয়া গিয়াছিলেন, মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের সাধনায় সবেমাত্র তাহা অন্কুরিত হইতেছিল, তাহার ক্রমবিকাশের অনন্ত পথ অনাবিদ্ধৃত অব্লায় সন্মুথে প্রসারিত ছিল। সেই পথ আবিদ্ধার ও তাহার সংস্কার ও সম্প্রসারণের জন্মই যেন বিধাতা কেশবচন্দ্রকে এদেশে পাঠাইয়াছিলেন। সেই স্থমহৎ ও স্থক্টিন কর্মভার লইয়াই কেশবচন্দ্র ধর্মজীবনে প্রবেশ করিলেন।"

প্রবেশ করিয়া তিনি যখন দেবেল্রনাথের ঘনির্চ সংসর্কে আসিলেন তখন তরুণ কেশবচন্দ্র দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে শুধু একজন যৌবন-সম্পন্ন স্কুন্দর সতেজ পুরুষকেই দেখিলেন না, পরস্তু তাঁহার মধ্যে তিনি দেই মানুষকেই প্রত্যক্ষ করিলেন বাঁহার জীবনে ঈশ্বরাত্তভূতি ছিল প্রত্যক্ষ সত্য বস্তু, কল্পনাবিলাস নয়। কেশবচন্দ্র তাঁহার সকল সতা দিয়া অহুভব করিলেন যে, তিনি যে<del>ন</del> এক বিরাট ধর্মজীবনের সালিধ্যে আসিয়াছেন—যে জীবনে ব্রক্ষজান, ব্রহ্মধ্যান ও ব্ৰহ্মসান্নিধ্য নিত্য সাধনে পরিণত হইয়াছিল। তিনি তাঁহার সমস্ত হাদ্র-মন দিয়া ব্ৰহ্মান্তভূতি উভাসিত সেই মূতি নিরীক্ষণ করিলেন এবং সেই প্রথম দর্শনেই কেশবচন্দ্রের হৃদয়ে সেই মূর্তি মুদ্রিত হইয়া গেল—তিনি দেবেজনাথকে পিতৃরূপে অর্থাৎ ধর্মজীবনের পিতারূপে বরণ করিলেন। অন্তদিকে তরুণ কেশবচল্লের মধ্যে বিশুদ্ধ ধর্মভাব দেখিয়া দেবেল্রনাথ যারপর নাই বিস্মিত হইয়াছিলেন। এই তক্লণের সহিত তিনি এক আধ্যাত্মিক যোগ অনুভব করিলেন। এই দীর্ঘকাল তিনি এই ব্রাহ্মসমাজকে গড়িয়াছেন, ব্রাহ্মধর্মকে রূপ দিয়াছেন, কত নবীন প্রাণে এই নবধর্মের প্রতি উৎসাহ এবং আগ্রহ প্রদীপ্ত করিয়া দিয়াছেন, তথাপি দেবেল্রনাথের মনে হইয়াছে, কোথায় সেই মাত্র বাহার নিকট ধর্ম নিশ্বাস-প্রশ্বাসের মতন স্বাভাবিক, কোথায় সেই সংগঠনী প্রতিভা যাহাকে আশ্রয় করিয়া ব্রাহ্মসমাজ তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে অগ্রসর হইবে? সেই মান্ত্রয়কেই আজ তিনি যেন এই তরুণ কেশবচন্দ্রের মধ্যে প্রত্যক্ষ করিলেন। এইভাবেই সেদিন দেবেন্দ্রনাথের জীবন-চেতনার সহিত বিপ্লবী কেশবচন্দ্রের অগ্নিময়ী চেতনা আসিয়া মিলিত হইয়াছিল। ইতিহাস ইহারই অপেক্ষায় ছিল।

কেশবচন্দ্রে ব্রাদ্দসমাজে প্রবেশ সতাই একটি গুরুত্বপূর্ব ঘটনা।

ব্রাহ্মসমাজের যে অবস্থায় তিনি ইহাতে যোগদান করেন, সেই অবস্থায় সমাজের পক্ষে ইহা যে কত প্রয়োজনীয় ছিল ব্রাহ্মসংঘের পরবর্তী ইতিহাসই তাহার অভ্রান্ত সাক্ষ্য বহন করে। ১৮৫৯ গ্রীষ্টাব্দের পর হইতে ব্রাহ্মসমাব্দের যে ইতিহাস তাহা কেশবচন্দ্রকে কেন্দ্র করিয়াই আবর্তিত হুইয়াছে। এই সময় ছইতেই ব্রাক্ষমাজ তাহার ঐতিহাসিক বিবর্তনের পথে পদক্ষেপ করিতে আরম্ভ করে। দেবেক্সনাথ তাঁহার জ্ঞান, মনীষা ও ধ্যাননিষ্ঠার বারা সমাজের যতটুকু উন্নতিবিধান করিয়াছিলেন, তাহা নিঃসন্দেহে তাঁহার প্রতিভার পরিচায়ক। কিন্তু তাঁহার চিত্ত যতই ব্রহ্মধ্যানের নিবিভূতার মধ্যে ভুবিয়া যাইতে লাগিল ততই যেন দেবেল্রনাথ সমাজ হইতে নিজেকে পৃথক করিয়া লইতে লাগিলেন। •কিন্তু ভারতবর্ষের মাটীতে এই কলিকাতা শহরে উনবিংশ শতকের তৃতীয় দশকে বাজা রামমোহন রায় যে ব্রাহ্মসমাজের স্থচনা করিয়া গিয়াছিলেন, যে দর্বজনীন ধর্মের উদ্বোধন করিয়া গিয়াছিলেন—তাহার ঐতিহাসিক পরিণতি দেবেক্রনাথের প্রতিভায় ধরা পড়ে নাই; যদি পড়িত তাহা হইলে কেশবচন্দ্র সেনের প্রয়োজন হইত না। রামমোহনকে কেশবচন্দ্র সর্বমানবজাতির প্রতিনিধি হিসাবে দেখিয়াছেন, আর-সকলে তাঁহাকে দেখিয়াছেন কেবলমাত্র হিন্দুধর্মের একজন সংস্থারক হিসাবে, ভারতপৃথিক হিসাবে। ধর্মজগতে রামমোহন একজন দিখিজয়ী বোদ্ধা ছিলেন, দেবেক্সনাথ ছিলেন ধ্যানসমাহিতচিত্ত একজন সাধক। অথচ এই তুইজনকেই কেশবচন্দ্ৰ ধর্মপিতামহ ও ধর্মপিতার স্বীকৃতি দিয়াছেন। রামমোহনের পর ভারতবর্ষ তথা পৃথিবীর ধর্মসংস্কারের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রই এ-কালে দিতীয় যোদ্ধা श्रुक्ष ।

ধর্মপিতামহ রামমোহন সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের উক্তি প্রণিধানযোগ্য। "Among India's great men Rammohun Roy holds a high rank. Like all great men he brought into the world his own idea and devoted his life to its realisation. That idea was catholic worship. Whoever has deeply studied his life and carefully looked into his speculations and movements, cannot but admit this to have been his guiding principle. That he was a religious reformer of India is universally admitted, and as such he is universally admired. He is also reputed as an extraordinary theologian. He knew English, Arabic, Sanskrit, Greek, Latin, and Hebrew and his writings bear testimony to his vast and varied learning." কেশব্চন্দ্র রামমোহনকে "Giant mind" ব্লিয়াছেন এবং এই বিরাট মনের পরিচয় দিতে গিয়া তিনি লিখিয়াছেন: "The ruling idea of his mind was to promote the universal worship of the One Supreme Creator, the Common Father of mankind." তথু তাহাই নহে। বিলাত বাইবার পূর্বে রামমোহন তাঁহার প্রতিষ্ঠিত ব্রাহ্মসমাজের জন্ম যে ট্রপ্ত ডিড সম্পাদন করিয়া গিয়াছিলেন তাহার ব্যাখ্যাপ্রসঙ্গে কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন: "Who can contemplate, without emotion, the grandeur of such a universal church—a church not local or denominational, but wide as the universe, and co-extensive with the human race, in which all directions of creed and colour melt into one absolute brotherhood? Who can look without wonder and profound reverence upon moral grandeur of that giant mind which conceived and realised such a church ?"

তারপর ধর্মপিতা দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর ও তাঁহার প্রতিষ্ঠিত তত্ত্বোধিনী সভা সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের মন্তব্য এই প্রসঙ্গে আলোচিতব্য। রামমোহনের মৃত্যুর পর ব্রাহ্মসমাজের নেতৃত্ব যে দেবেল্রনাথের উপর হাস্ত হইয়াছিল, ইহা কেশবচল্র স্বীকার করিরাছেন, কিন্তু দেবেল্রনাধকে তিনি "original genius of a revolutionary reformer" বলেন নাই। দেবেল্রনাথের মিশন ছিল, "The worship of God as a living reality, in spirit and love" এবং ইহাকে সার্থক করিয়া তোলাই ছিল মহর্ষির জীবনত্রত এবং তিনিও যে ইতিহাসের একটি গুরুতর প্রয়োজনকে সর্বতোভাবে সার্থক করিয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন, সে বিষয়ে কেশবচন্দ্র নিঃসন্দেহ ছিলেন। দেবেন্দ্রনাথকে তিনিও ঐতিহাসিক ব্যক্তি ব্লিয়াছেন, তবে রামমোহনের মানসিকতা মহর্ষির ছিল না। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন: "In vain would we expect to find Babu Debendra Nath occupying the front ranks of the battlefield of reform, doing desperate battle with absurd usages and institutions, reducing the old castle of error into ruins with single-handed valour and purchasing triumph with hard sacrifices. This is quite foreign to his ideas and his quiet misson. Not war but peace is his watchword; not action but contemplation. He summons us not to the stirring activities of social battles but takes us into the closet and beside the altar". কিন্তু দেবেন্দ্রনাথের আধ্যাত্মিক অন্তভৃতি যে রামমোহন অপেক্ষা গভীরতর ছিল, এ-কংগ কেশবচন্দ্র স্বীকার করিয়াছেন। প্রার্থনা এবং ধ্যানের ভিতর দিয়া মহর্ষি ব্রহ্মসাত্রিধ্য লাভ করিয়াছিলেন, তাই ধর্মসংস্কারক হিসাবে তাঁহার পক্ষে যোদ্ভাব অবলঘন করা অসম্ভব ছিল। আবার এই নিরন্তর ব্রুচিন্তা, ব্রুখ্যান যে মানুষের জীবনে শুঙ্কতা বা নীরসতা আনিয়া দেয় না, ইহা জীবনকে সরস ও স্থন্দর করিয়া তোলে, মহর্ষির জীবন তাহারই সাক্ষ্য বহন করে। কেশবচন্দ্র তাই বলিয়াছেনঃ "Thus God was to him both life and love...this life is a standing rebuke to those who represent theism as a dry abstract creed incapable of influencing the heart much less of administering comfort and peace to it...Here is a life which show us vividly the influence of theistic faith, its vitality and its joys. "আর মহর্ষির তর্বাধিনী সভার প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন যে, সমাজের প্নজীবনের পক্ষেই ইহার প্রয়োজনীয়তা ছিল এবং "This society lived to do immense good to the Brahmo Samaj and to Bengal, and entitled itself to the enduring gratitude of the nation few will venture to deny."

রামমোহনের বিশ্বব্যাপক মানসিকতা ও বিশ্ববিজয়ী যোদ্ধভাব আর দেবেন্দ্রনাথের অথও শান্ত ব্রহ্মাতুরাগ—পিতা ও পিতামহের এই তুই ভাবের সম্যক অন্ধীলনের ভিতর দিয়াই কেশবচন্দ্রের জীবন ও জীবনাদর্শ তুই-ই সার্থক হইয়াছিল।\*

রামনোহন ও দেবেন্দ্রনাথ সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের উক্তিগুলি ১৮৬৫ গ্রীষ্টাব্দে প্রকাশিত 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকা হইতে উদ্ধত ।

ব্ৰহ্মসমাজে যোগদান করিবার এক বৎসর পরে কেশবচক্রের জীবনে একটি অগ্নিপরীকা আদিল। ইহা পারিবারিক দীকা। কুলগুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ হিন্দুসমাজের একটি অতি পুরাতন প্রথা বলিয়া স্বীকৃত ছিল। কলুটোলার দেন-পরিবার পুরুষাত্ত্রনে বৈষ্ণ্ এবং দীক্ষা-বিষয়ে বৈষ্ণবপরিবার্মাত্রের নিষ্ঠা অত্যন্ত দৃঢ়। কেশবচন্দ্র যথন শুনিলেন যে পরিবারের চিরাচরিত প্রথানুসারে তাঁহাকে তাঁহাদের কুলগুরুর নিকট দীক্ষা গ্রহণ করিতে হইবে, তথন স্বভাবতঃই তাঁহার অন্তর বিদ্রোহী হইয়া উঠিল। তাঁহার স্বতীক্ষ বিবেক বজ্রধ্বনিতে পৌত্তলিক গুরুর নিকট পৌত্তলিক মন্ত্র গ্রহণের স্বদৃঢ় প্রতিবাদ করিল। দীক্ষাগ্রহণে তিনি সম্মত হইলেন না এবং সে-কথা তিনি স্পষ্টভাবেই তাঁহার অভিভাবকদের জানাইরা দিলেন। পরিবারের মধ্যে যাঁহারা কেশবচন্দ্রের অপৌত্তলিক মনোভাব অবগত ছিলেন, তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ তাঁহাকে এমন উপদেশও দিলেন যে—"গুরু যেমন মন্ত্র দিবার দিয়া যান, সে-মন্ত্র জপ বা পূজাদি কিছু না করিলেই ইইল।" বলা বাহুলা, কেশবচন্দ্রের বিবেক ইহাতে সায় দিতে পারিল না। তিনি দীক্ষা তো গ্রহণ করিলেনই না পরভ অনুষ্ঠানের দিন তিনি গৃহত্যাগ করিয়া সোজ। জোড়াসাঁকোয় দেবেন্দ্রনাথের নিকট চলিয়া গেলেন। প্রতিবেশিরা ভাবিলেন, সেন-পরিবারের পুত্র কেশবচন্দ্র বুঝি খ্রীষ্টান হইবার জন্ম পাদরিদের নিকট চলিয়া গিয়াছেন। সেইদিন গভীর রাত্রেই তিনি গৃহে প্রত্যাবর্তন করিয়া-ছিলেন।

সেন-পরিবারে এই ব্যাপারটি লইয়া অসন্তোষের স্টি ইইয়াছিল। তাঁহারা
পুরুষাত্ত্রুমে নির্দ্যাবান বৈঞ্চব; তাঁহাদের জীবনের আচার-আচরণ সবই
পুরাতন ধারায় চলিয়া আসিতেছে। সে-ক্ষেত্রে কেশবচল্রের এই বিসদৃশ
আচরণে তাঁহার অভিভাবকদের পক্ষে ক্ষুর হওয়াই স্বাভাবিক। অধিকন্ত
যধন তাঁহারা পরিক্ষার্রপ্রপ জানিতে পারিলেন যে, কেশবচল্র ব্রাক্ষ ইইয়াছেন,
তথন তাঁহাদের ক্ষোভের সীমা-পরিসীমা ছিল না। তথনকার দিনের

নিষ্ঠাবান ও প্রাচীনপন্থী হিল্দিগের চক্ষে এগ্রিন হওয়া আর এলে হওয়াতে থুব বেশি পার্থকা ছিল না। পরিবারের সকলেই যে তাঁহার ব্যবহারে অসম্ভই হইলেন, কেশবচন্দ্র তাহা ব্ঝিলেন। ব্ঝিবার মত বয়স তথন তাঁহার হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের প্রধান জীবনচরিতকার উপাধ্যায় মহাশয় এই প্রসঙ্গে লিথিয়াছেন: "কেশব দীক্ষা গ্রহণ করিলেন না, ধর্মান্তরের আশ্রয় গ্রহণ করিলেন, য়েছহবং বিদ্বিষ্ট ঠাকুর-পরিবারের সঙ্গে যোগ দিলেন, ইহাতে পরিবারমধ্যে একটি হলমুল ব্যাপার উপস্থিত হইল। জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেনের অত্যন্ত প্রতাপ, কিন্তু কেশবের ধীরতা দুর্চনিষ্ঠতার নিকটে উহা পরাজয় লাভ করিল।"

কলুটোলার সেন-পরিবারে এই ঘটনাটির গুরুত্ব বড় কম নয়। ইহার পর হইতে এই পরিবারের আর কোনো ব্বক কুলগুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ করেন নাই। দৃষ্টান্তের প্রভাব এইরকমই হইয়া থাকে। আবার কেশবচন্দ্রের জীবনের বহু ঘটনার মধ্যে এই ঘটনাটির একটি বৈশিষ্ট্য আছে। সেই বৈশিষ্ট্যই পরবর্তীকালে কেশব-চরিত্রকে এক আশ্চর্য গরিমা দান করিয়াছিল। বিবেক যে কাজ অন্তুমাদন করিত না, অন্তর যে কাজে সায় দিত না, মন যে কাজে উল্লাসিত হইয়া উঠিত না, কেশবচন্দ্রের পক্ষে সেইরকম কোন কাজ করা অসম্ভব ছিল। ইহার নিকট পারিবারিক আন্থাত্য যেমন তুচ্ছ মনে হইত, তেমনি পরবর্তী জীবনে যখনই প্রয়োজন ব্রিয়াছেন, বিবেকের কঠিন নির্দেশ মানিয়াই চলিয়াছেন, কখনো কপটাচার করেন নাই। ইহাই কেশবচন্দ্র।

বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসে বিভিন্ন ব্যক্তির স্থান্ন কলিকাতার একাধিক স্থানও বিশেষ প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। জোড়াসাঁকোর ঠাকুরবাড়ি, কালীপ্রসন্ন সিংহের বাড়ি, শোভাবাজার রাজবাটী, কলুটোলার সেনেদের বাড়ি, সিন্দুরিয়াপটীর গোপাল মল্লিকের বাড়ি—এইরকম বিভিন্ন স্থানগুলিও সমসাময়িক বহু ঘটনার সহিত সংশ্লিপ্ত। ইহাদেরও ঐতিহাসিক মূল্য আছে, কারণ ইহারা বহু ঐতিহাসিক ঘটনার সাক্ষী। কালের প্রবাহে আজ কলিকাতার এইসব ইতিহাস-প্রসিদ্ধ স্থানগুলি একে একে নিশ্চিক্ন প্রায় হইয়া

যাইতেছে—দেখা যাইতেছে, তিন পুরুষের মধ্যেই উনিশ শতকের সেই বিরাট ব্যাপক নৰজাগরণের যেন সমাধি শ্যা রচিত হইরা গিয়াছে। যে বিপুল সম্পদ একদিন আমাদের পূর্বপুরুষেরা অর্জন করিরাছিলেন, বাঁহাদের অলোক-সামান্ত প্রতিভার স্পর্শে জাতির জীবনের সকল দিক—শিল্প, সাহিত্য, শিক্ষা, ধর্ম—উদ্রাসিত হইয়া উঠিয়াছিল—সেই সম্পাদের উত্তরাধিকারী হইয়াও আমাদের জীবনে আজ এত দৈগু কেন? কেন জাতির মানসলোক আজ ধুসর ? সেই প্রতিভার উত্তাপ আমরা কেমন করিয়া হারাইলাম ? তাহা হইলে কি উনিশ শতকের নবজাগরণ মিধ্যা ? অথবা সেই নবজাগৃতির পুরোধাগণের জীবনসাধনা মিথ্যা? আজ এই প্রশ্ন অতি স্বাভাবিক কারণেই আমাদের মনে জাগিরাছে। আর এই প্রশ্নের সহত্তর দিতে না পারিলে উনিশ শতকের যুগমানদ-স্রষ্টাদের জীবনাকুশীলন বুথা। আদর্শ নাই, আদর্শের শ্বতিমাত্র আছে। শহরের ঐতিহাসিক স্থানগুলি আজ একে একে অব্লুপ্তির পণে চলিয়া যাইতেছে, ঐতিহাসিক চরিত্রগুলি আমাদের স্থৃতিপটে ক্রমেই ধুসর হইয়া আসিতেছেন, তাঁহাদের রচন। আমরা ভুলিতে বসিয়াছি—বাঙালি তবে কী লইয়া মহৎ জীবনের পথে অগ্রসর হইবে ? দেশের পরিবর্তিত অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক পটভূমিতে আজ সমগ্র উনিশ শতকের সাধনাকে ন্তন করিয়া দেখিতে হইবে এবং বিগত শতাৰীর বাঙালির অর্থনৈতিক জীবনের কাঠামোতে কী ত্রুটি ছিল, আজ তাহা আমাদের নৃতন করিয়া বুঝিবার দিন আসিয়াছে।

যে কথা বলিতেছিলাম। উল্লিখিত ঐতিহাসিক হানগুলির মধ্যে সিন্দ্রিয়াপটীর গোপাল মল্লিকের বাড়ির সহিত কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনের কিছু শ্বৃতি বিজ্ঞড়িত আছে। দেখিতে পাই, ১৮৫৯ খ্রীষ্টান্দের এপ্রিল মাসে তিনি এই বাড়িতে মঞ্চনির্মাণ করিয়া বিধবা-বিবাহ নাটকের অভিনয় করেন। তথন পাইকপাড়ার রাজারা বেলগাছিয়া থিয়েটার খ্লিয়াছেন। কলিকাতায় তথন পাইকপাড়ার রাজারা বেলগাছিয়া থিয়েটার খ্লিয়াছেন। কলিকাতায় বিদেশী সভ্যতার অক্যান্স বহু জিনিসের সঙ্গে থিয়েটারও আসিয়া গিয়াছে, এবং শিক্ষিত বাঙালির চিত্ত সেই সময় হইতেই মঞ্চাভিনয়ের প্রতি আকৃষ্ট থবং শিক্ষিত বাঙালির চিত্ত সেই সময় হইতেই মঞ্চাভিনয়ের প্রতি আকৃষ্ট হইয়াছে। পাইকপাড়ার রাজাদের বায়বহুল থিয়েটার দেখিয়া কেশবচন্দ্রের মনে ইচ্ছা জাগিল, ইহার চেয়ে ভালো অভিনয় করিতে হইবে। অভিনয়-মনে ইচ্ছা জাগিল, ইহার চেয়ে ভালো অভিনয় করিতে হইবে। অভিনয়-

প্রীতি তাঁহার স্বাভাবিক ছিল এবং হিন্দুকলেজে পাঠ্যাবস্থায় তিনি সহপাঠীদের <mark>লইয়া শেক্সপিয়রের 'হ্যামলেট' নাট</mark>ক অভিনয় করেন ; তিনি স্বয়ং হ্যামলেটের ভূমিকা অভিনয় করিয়াছিলেন। ইহা ১৮৫৫ খ্রীষ্টাব্দের কথা। এই অভিনয়ে আর ধাহারা অংশ গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাঁহাদের মধ্যে ছিলেন নরেন্দ্রনাথ সেন, প্রতাপচক্র মজ্মদার. অক্ষকুমার মজ্মদার, ভোলানাথ চক্রবর্তী, <mark>যোগেন্দ্রনাথ সেন প্রভৃতি। কিশোর বয়সের এই নাট্যাভিনয়-প্রীতির</mark> <mark>পরিণতি জীবনশেষে 'নবর্নাবন' অভিনয় । গিরিশচন্দ্রের 'চৈতস্থ-লীলা'</mark> অভিনয় একদা কলিকাতায় সর্বশ্রেণীর দর্শকচিত্তে যেরকম আলোড়ন স্ষষ্টি করিয়াছিল, কেশবচল্রের 'নববূলাবন' ঠিক তাহাই করিয়াছিল। আমরা যে সময়ের কথা বলিতেছি, তখন বিভাসাগরের বিধবাবিবাহ আন্দোলন বাংলার সমাজজীবনে এক তুমুল আলোড়নের স্ষ্টি করিয়াছে। সেই আন্দোলনকে সমর্থন জানাইয়াই বিধবা-বিবাহ নাটক রচিত হইয়াছিল। উমেশচক্র মিত্র এই নাটক রচনা করেন। বিভাসাগরের এই মহৎ সমাজসংস্কার প্রচেষ্টার প্রতি কেশব্চন্দ্রের অনুরাগ ছিল বলিয়াই তিনি উত্যোগী হইয়া এই নাটক অভিনয় করেন। "অভিনয় জন্ত যুবকদিগকে প্রস্তুত করা এবং রঙ্গভূমি প্রভৃতি সজ্জিত করার যাবতীয় কার্য তিনি স্বহস্তে <mark>গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই অভিনয় কার্যে ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগর প্রভৃতি</mark> দেশস্থ প্রধান প্রধান ব্যক্তিসকল সমাগত হইয়াছিলেন। তাঁহারা অভিনয় দেখিয়া একান্ত সন্তোষ লাভ করেন।" 'কুলীনকুল-সর্বস্থ' নাটকের পর সামাজিক সমস্তা লইয়া নাটকের অভিনয়ে কেশবচন্দ্রই সেদিন অগ্রণী ছিলেন। জনচিত্তে ইহার প্রভাব ও আবেদন গভীর ও দূরপ্রসারী হইয়াছিল।

কেশবচন্দ্র চিরদিন অভিনয়কলার পক্ষপাতী ছিলেন, তাহার কারণ তিনি
বিশ্বাস করিতেন বে, "অভিনয় দ্বারা নীতি ও সমাজ সম্বন্ধে সংস্কার অতি
সহজে নিষ্পার হয়।" সিন্দুরিয়াপটীর সোপাল মল্লিকের বাড়ির সহিত
কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনের আর একটি শ্বতি বিজড়িত আছে। ইহা
বন্ধবিভালয়। ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দের ২৪শে এপ্রিল কেশবচন্দ্র যুবকদিগের
ধর্মশিক্ষার জন্ত ইহা প্রতিষ্ঠিত করেন। বিভালয়টি প্রথমে কলুটোলায়

তাঁহাদের বাড়িতেই বিদয়াছিল, পরে ইহা গোপাল মলিকের বাড়িতে হানান্তরিত হয়। এই সময়ের তত্ত্ববোধিনী পত্রিকায় এই বিজ্ঞালয়টি সম্পর্কে আমরা এই বিবরণ দেখিতে পাই: "সম্প্রতি সিন্দ্রিয়াপটার গোপাল মলিকের বাটাতে ব্রহ্মবিত্যালয় হাপিত হইয়াছে। তথায় প্রতি রবিবার প্রাতঃকালে ৭ ঘণ্টা অবধি ৯ ঘণ্টা পর্যন্ত ব্রহ্মবিষয়ক উপদেশ দেওয়া হইয়া থাকে। তথায় প্রতি দেবেক্রনাণ ঠাকুর ব্রহ্মের স্বরূপ ও তাঁহার প্রতি প্রীতি এবং তাহাতে আঅসমর্পণ বিষয়ে উপদেশ দিয়া থাকেন; এবং শ্রীয়্ক্র কেশবচন্দ্র সেন ঈশবের প্রিয়কার্য সাধন এবং তাঁহার প্রতিষ্ঠিত ধর্মের লক্ষণ ও তদমুষ্ঠান বিষয়ে স্কচাক উপদেশ প্রদান করিয়া থাকেন।"

ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে এই ব্রহ্মবিভালয়ের একটি গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা ছিল। একেশ্বরবাদের বৈজ্ঞানিক ভিত্তিভূমি এইখানেই প্রথম আবিদ্ধৃত হইয়াছিল। এই ব্রন্ধবিভালয় দারাই ব্রান্ধর্মের মত ও বিশ্বাস, বেদ ও উপনিষ্দের গণ্ডী অতিক্রম করিয়া একটি সার্বভৌমিক মূল সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত হইরাছিল। কেশবচন্দ্রের অন্তরাগী যুবকবৃন্দই এই ব্রন্ধবিভালয়ের ছাত্র ছিলেন; ইংহারা সকলেই যে ত্রান্ধ ছিলেন, এমন নয়। এখানে লক্ষ্য করিবার বিষয় হুইটি। প্রথম, আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, ১৮৫৫ হইতে ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দ পর্যন্ত এই চারি বৎসর কালের মধ্যে কেশবচন্দ্রের কর্মপ্রতিভা (১) নৈশ-বিভালয় ; (২) ফেটারনিটি সভা ; (৩) বিধবা-বিবাহ নাটকের অভিনয় এবং (৪) ব্রহ্মবিভালয়—এই চারিটি বিভিন্ন প্রয়াসের ভিতর দিয়া অভিবাক্ত হইয়াছিল। এই চারিটি কাজ একটি গোষ্ঠাকে সঙ্গে লইয়া তিনি একসংগ্রেই চালাইয়াছেন। সমষ্টি-মনের ( Group mind ) অষ্ঠা যেমন দেবেন্দ্রনাথ ছিলেন, তেমনই ছিলেন কেশবচন্দ্র এবং পরিণত কর্মজীবনে তিনি ইহার যে পরিচয় দিয়াছিলেন তাহা সতাই বিশায়কর। "একদিকে বৈরাগ্যনিষ্ঠা, অপরদিকে আমোদ, একদিকে ধর্মজ্ঞান অধ্যয়ন অধ্যাপন, অপ্রদিকে সংকার্যাত্র্চান—এইরূপ বিপরীত বিষয়ের সামঞ্জস্ত প্রথম হইতেই তাঁহাতে দেখা গিয়াছিল।" এইসব বিভিন্ন কর্মপ্রয়াস হইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, জীবনের প্রথম হইতেই কেশবচল্র একজন কর্মাপুরুষ ছিলেন, ভাবসর্বস্থ মাত্র্য ছিলেন না। যুগ-মন স্পষ্টতঃই তাঁহার ভিতর দিয়া অভিব্যক্ত হইয়াছিল। দ্বিতীয়ত, ব্রাজসমাজে যোগদান করিয়া কেশব্চক্র ব্ঝিলেন সপ্তাহে একদিন উপাসনার ভিতর দিয়া ধর্মের অরুণীলন কতটুকু হইতে পারে ? নূতন যুগ আসিয়াছে, নূতন ধর্মচিন্তা আসিয়াছে, যুবকদিগের মনে ইহাকে স্থায়ী করিয়া তুলিবার কথা তিনি চিন্তা করিলেন, বৃহত্তর সমাজ-জীবনের মধ্যে ধর্মের আগুন তিনি ছড়াইয়া দিতে চাহিলেন। দেবেন্দ্রনাথের সহিত তিনি এই বিষয়ে আলোচনা করিয়া সমর্থন পাইলেন এবং তাঁহারই সহায়তা ও উৎসাহে তিনি ব্রন্ধবিভালয় হাপন করিলেন। ১৮৫৯-এর वाश्नाम निःमत्मदर देश এकि উল্লেখযোগ্য घटना । किमवहन देशदिकि এবং মহর্ষি বাংলায় উপদেশ দিতেন। কথিত আছে, নানা বৈজ্ঞানিক গ্রন্থ ও একেশ্বরবাদের আলোচনাপূর্ণ এন্থাদি পাঠ করিয়া কেশবচন্দ্র বিভালয়ে তাহা ব্যাখ্যা করিতেন। নীতি, চরিত্র সংগঠন, প্রার্থনা, ঈশ্বরপ্রেম প্রভৃতি বহু বিষয়ে ছাত্রদের উপদেশ দেওয়া হইত। শুধু উপদেশ দিয়াই তাঁহারা তাঁহাদের কর্তব্য শেষ করিতেন না; নিয়মিত পরীক্ষা ও প্রশংসাপত্রের ব্যবস্থাও ছিল। দর্শন ও বিজ্ঞান—যুগপৎ তুইটি বিষয়ে শিক্ষা দিয়া সেদিন जिनि এই ভাবে তরুণ বাংলাকে গড়িয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন। সমসাময়িক সংবাদপত্রের বিবরণ হইতে আমরা জানিতে পারি যে, ধর্ম ও বিজ্ঞান বিষয়ে দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্রের উপদেশ গুনিবার জন্য বহু সংখ্যক যুবক আকৃষ্ট হইত। কথিত আছে, কোনো কোনো ইংরেজ অধ্যাপক ব্রহ্ম-বিভালয়ে আসিয়া কেশবচন্দ্রে অধ্যাপনা দেখিয়া, দর্শনশান্তে তাঁহার অধিকার দেখিয়া বিশ্বিত হইতেন। এইভাবেই তর্গুণ কেশবচন্দ্রের উল্লম ও উৎসাহ বাংলার নবজাগরণকে দ্রুত অগ্রগতির পথে লইয়া গিয়াছিল। প্রতাপচন্দ্র মজুমদার সতাই বলিয়াছেন, "Keshub's zeal and energy knew no bounds", কেশবের উৎসাহ ও শক্তির সীমা ছিল না।

ব্রন্ধবিভালয় গোপাল মল্লিকের বাড়িতে বেশি দিন থাকে নাই; পরে উহা জোড়াসাঁকোয় আদি ব্রাক্ষসমাজের দোতলার ঘরে স্থানান্তরিত হইয়াছিল। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা যাইতে পারে যে, এই বিভালয়ে দেবেল্রনাথ যেসব উপদেশ দিয়াছিলেন, সেগুলি প্রথমে তত্ত্বোধিনী পত্রিকায় ধারাবাহিক প্রকাশিত হয়। এবং পরে 'ব্রাক্ষধর্মের মত ও বিশ্বাস' নামে স্বতন্ত্র পুস্তকাকারে প্রকাশিত হয়। কেশবচল্রের উপদেশগুলি তত্তবোধিনীতে প্রকাশিত হয় নাই; স্বতন্ত্র পুস্তকাকারে প্রকাশিত হইয়াছিল বলিয়া জানা যায় না। তবে এই সময়ে তিনি যেসব উপদেশ দিয়াছিলেন; পরবর্তীকালে উহাই তিনি কুদ্র ক্ষুদ্র পুত্তিকার (tract) মাধ্যমে প্রকাশ করিয়াছিলেন। সে কথা আমরা পরে বলিতেছি। এইখানে একটি প্রশ্ন আছে। ব্রহ্মবিভালয় যখন স্থাপিত হয় তথন কেশবচন্দ্রের বয়স মাত্র একুশ বংসর। এই অল্প বয়সে বিভালয়ে প্রদত্ত উপদেশাবলীর বৈচিত্র্য ও গভীরতা দেখিয়া সতাই বিশ্বিত হইতে হয়। এই জ্ঞান তিনি কোথায় পাইলেন? ধর্মের মূল কোথায়—উপনিষদে, না মান্তবের সহজবৃদ্ধিতে ?--এই চিন্তা তথন অনেকের মনেই দেখা দিয়াছিল। তৎকালীন ত্রাহ্মদের যে বিশ্বাস তাহার ভিত্তি ছিল পরোক্ষ জ্ঞান, অপরোক্ষ জ্ঞান তথনো পর্যন্ত ব্রাহ্মসমাজে স্থানলাভ করে নাই। আমরা জানি, শৈশবাব্ধি কেশবচল্লের চিত্তের গতি ছিল সহজ্জানের প্রতি। "কোন শাস্ত্র বা কোন সম্প্রদায় বিশেষের মত আশ্রয় না করিয়া কেশবচন্দ্র সহজে ঈশ্বরতত্ত্ব অবগত হইয়াছিলেন, প্রার্থনাযোগে ঈশ্বরের সহিত মিলিত হইরাছিলেন।" বলিয়াছি, কেশবচল্রের ধর্মজীবনের প্রথম ও প্রধান কথা, প্রার্থনা। প্রার্থনার ভিতর দিয়া যে পথ তিনি পাইরাছিলেন তাহাকে তিনি অভ্রান্ত বলিয়াই জানিয়াছিলেন। তাই ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর কেশবচল্রের মনে হইয়াছিল যে, নিশ্চয়ই ইহার একটি বৈজ্ঞানিক ভিত্তি আছে। সেই ভিত্তি খুঁজিয়া পাইতে তাঁহার বিলম্ব হয় নাই। কলিকাতা লাইব্রেরিতে গিয়া রাশি রাশি পাশ্চাত্ত্য দর্শন ও বিজ্ঞান শাস্ত্র এবং ইতিহাস গ্রন্থ তিনি পাঠ করিতে লাগিলেন। পাঠ নয়, একাগ্র অধ্যয়ন। "রিড, ইুয়ার্ট, কুজিন, কোলেরিজ, মোরেল, হ্যামিণ্টন প্রভৃতি সহজ জ্ঞান-বাদিগণ তাঁহাকে এ সম্বন্ধে সাহায্যদান করিয়াছিলেন।" ব্রহ্মবিভালয়ে তিনি এই সহজ জ্ঞানের তত্ত্ই বিশেষরূপে বিবৃত করিয়াছিলেন এবং ব্রাহ্মধর্ম যে ইহারই উপর সংস্থাপিত, এই সহজ সত্যটি কেশ্বচক্র সেদিন স্কলকে ব্ঝাইতে প্রয়াস পাইয়াছিলেন। ধর্মজগতে ইহা একটিবড় রকমের বিপ্লব। কেশবচন্দ্রের ধর্মচিন্তার সহিত দেবেন্দ্রনাথের ধর্মচিন্তার ইহাই ছিল মৌল পার্থকা।

১৮৫৯, ২৭শে সেপ্টেম্বর।

দেবেক্রনাথ এই বৎসরে সিংহল-ভ্রমণে বাহির হইলেন। ইহাই তাঁহার দ্বিতীয়বার সমুদ্রবাতা। এইবার তাঁহার ভ্রমণের সঙ্গী ছিলেন তিনজন—পুত্র সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর, পুত্রতুল্য কেশবচন্দ্র ও বাগবাজারের স্থপ্রসিদ্ধ গাঙ্গুলী পরিবারের কালীকমল গাঙ্গুলী। কেশবচন্দ্র তাঁহার পরিবারবর্গের অজ্ঞাতসারেই গিয়াছিলেন। সত্যেক্তনাথ ঠাকুর তাঁহার 'বোম্বাই চিত্র' গ্রন্থে এই ভ্রমণের বর্ণনা দিয়াছেন। কেশবচন্দ্র তাঁহার সিংহলভ্রমণের দিনলিপি ইংরেজিতে লিখিয়াছিলেন। কৌতুহলীপাঠক "ইহাতে কেশবচন্দ্রের তরুণ বয়সোচিত ভাববিকাশ সহজে হাদয়দম করিবেন।" ইহা Diary in Ceylon নামে ১৮৮৮ এটাবে কলিকাতা ব্ৰহ্ম ট্ৰাক্ট সোসাইটি কর্ত্ ক প্রকাশিত হয়। এই দিনলিপিতে ১৮৫৯-র ২৭ শে সেপ্টেম্বর হইতে ৫ই নভেম্বর পর্যস্ত বিবরণ লিপিবদ্ধ আছে। কেশবচন্দ্রের চিত্তবিকাশের পক্ষে এই ভ্রমণ বিশেষ সহায়ক হইরাছিল। এই প্রসঙ্গে উপাধ্যার মহাশর লিখিরাছেন: "প্রকৃতির সঙ্গে তাঁহার হদরের যে আশ্চর্য বন্ধুতা ছিল, সেই বন্ধুতা তাঁহাকে উদার মহান গভীর সাগরের সঙ্গে মিলিত করিয়া সকল প্রকার ক্ষুদ্রতার বন্ধন ছেদন করিবার জন্ম প্রোৎসাহিত করিয়াছিল। তাঁহার মন ক্ষুদ্র চিন্তা পরিহার করিয়া একেবারে মহবের ভিতরে মগ্ন হইয়া পড়িয়াছিল। ভ্রমণ্র্তান্তের প্রত্যেক বর্ণের সঙ্গে ঈশ্বরপ্রীতির প্রতিভা মিশিয়াছে।" মনে রাখিতে হুইবে, কেশবচন্দ্র তথন দবে মাত্র বিশ বৎসর অতিক্রম করিয়াছেন; সেই বয়সেই তিনি তাঁহার হৃদয়ের উদারতা ও ভাবের মধুরতা স্থন্দর ইংরেজিতে প্রকাশ করিয়াছেন—ইহা দেখিয়া বিস্মিত হইতে হয়। আমাদের দেশে স্ক্রেচি-সম্পন্ন ভ্রমণবৃত্তান্তের লেখক হিসাবে মহর্ষির পরেই কেশবচন্দ্রের স্থান। সম্ভবতঃ এই দৃষ্টান্তই রবীক্রনাথকে ভ্রমণসাহিত্য রচনায় প্রেরণা জোগাইয়া থাকিবে।

সিংহল-শ্রমণ অন্তে কেশবচন্দ্র যথন কলিকাতায় প্রত্যাগমন করিলেন তখন তাঁহার আশস্কা ছিল যে হয়ত স্বগৃহের দার তাঁহার জন্ম চিরদিনের মত রুদ্ধ হইয়া গিয়াছে। হইবার কথাই বটে। তিনি হিন্দুর বহুনিন্দিত সমুদ্রযাত্রা করিয়াছেন, বিদ্বিষ্ট ঠাকুর-পরিবারের সহিত ঘনিষ্ঠ সংস্পর্শে আবদ্ধ হইয়াছেন,

পরিবারের সকল প্রকার শাসন অতিক্রম করিয়া অনেকথানি স্বাধীনচেতা হইয়া উঠিয়াছেন, ধর্মান্তর গ্রহণ করিয়াছেন—এতগুলি অপরাধ যে কোনো সংরক্ষণশীল হিন্দুপরিবারের ছেলের পক্ষে অমার্জনীয় বৈকি! তথাপি ফিরিবার পর কেশবচন্দ্র গৃহে সাদরে স্থান লাভ করিলেন। তবে এইবার তাঁহার অভিভাবকবর্গ তাঁহাকে বেম্বল ব্যাঙ্কে একটি চাকরি করিয়া দিলেন। সেনেরা পুরুষাত্ত্রকমে এই ব্যাঙ্কে দেওয়ানী করিয়া ষশস্বী হইয়াছেন; তাঁহার জোষ্টতাত হরিমোহন সেন তথন বেখল ব্যাঙ্কের দেওয়ান, তাঁহার বড়দাদা ন্বীনচক্র ব্যাঙ্কের উচ্চপদে প্রতিষ্ঠিত, একান্নবর্তী পরিবার—সংসারের দায়-দাধিত্ব এই সময়ে কেশবচন্দ্রের উপর ছিল না বলিলেই হয়। কিন্তু তাঁহারা দেখিলেন কেশবচন্দ্র বিবাহিত, তাই তাঁহার ভবিষ্কং ভাবিয়া তাঁহারা চাহিলেন যে ধর্ম ধর্ম করিয়া তিনি যেন আর সময়ের অপব্যয় না করেন। কাজেই চাকরি করিবার কথা যথন উঠিল, কেশবচন্দ্র সে অমুরোধ উপেক্ষা করিলেন না। তিনি বেঙ্গল ব্যাঙ্কে চাকরি লইলেন ( পরবতীকালে ইহাই ইম্পিরিয়াল ব্যাঙ্কে ক্ষপাস্তরিত হয় ; বর্তমানে ইহার নাম ষ্টেট ব্যাঙ্ক অব ইণ্ডিয়া )। কিন্তু "কেশ্ব-চন্দ্রের বিষয়কর্মে প্রবৃত্তি অকু আর দশজন দংসারীর ক্যায় ছিল না ; তিনি কার্য করিয়া যে অবসর লাভ করিতেন, তাহা ব্রাহ্মসমাজের উন্নতিকল্পে ব্যয়িত হইত।" মেধাবী এবং পরিশ্রমী কেশবচন্দ্রের পক্ষে চাকরি-জীবনে পদোন্নতি লাভ করা কিংবা অর্থোপার্জন করিয়া ধনী হওয়া অসম্ভব ছিল না। কিন্তু পুরা ত্ই বৎসরও তাঁহাকে ব্যাক্ষের চাকরি করিতে হয় নাই। এখানেও সেই বিবেকের প্রশ্ন ছিল—ব্যাঙ্কের প্রতিজ্ঞা-পত্রে স্বাক্ষর করিতে অসম্মত হইয়াই অবশেষে কেশবচন্দ্র ঐ চাকরি পরিত্যাগ করেন। অলক্ষ্যে থাকিয়া তাঁহার জীবন-বিধাতা তাঁহার জীবনের গতি এইভাবে উহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পথে পরিচালিত করিলেন। এই ঘটনার ছয় বৎসর পরে অবশ্য আর একবার পারিবারিক প্রয়োজনে কেশবচন্দ্র ছই মাসের জন্ম চাকরি করিয়াছিলেন ।

"Young Bengal, this is for you"!
"তরুণ বাঙালি, ইহা তোমাদেরই জন্ম।"

১৮৬০, জুন মাস। বাংলার নবজাগরণ তথন (১৮৫৫-৬০) অনেকথানিপথ অগ্রসর হইয়াছে। এই সময়ের মধ্যে বিভাসাগরের বিধবাবিবাহ আন্দোলন হইয়া গিয়াছে, সিপাহী বিদ্যোহের মত একটি প্রলয়য়র ব্যাপার ঘটয়া গিয়াছে, কলিকাতায় বিশ্ববিভালয় স্থাপিত হইয়াছে, য়ারকানাথ বিভাভ্রবের সম্পাদনায় 'সোমপ্রকাশ' পত্রিক। প্রকাশিত হইয়াছে, স্ত্রীশিক্ষার বিস্তার আরম্ভ হইয়াছে, নীলকর আন্দোলন হইয়াছে, দীনবয়ুর 'নীলদর্পণ' নাটক বাহির হইয়াছে, বেলগাছিয়া নাট্যশালায় 'কুলীন-কুলসর্বস্ব' নাটকের অভিনয় হইয়া গিয়াছে, প্যারীচাদ মিত্রের 'আলালের ঘরের ত্লাল' প্রকাশিত হইয়া বাংলা গভসাহিত্যে ব্যান্তর আনিয়া দিয়াছে—এইসব ঘটনা একটির পর একটি তরঙ্গ তুলিয়া নবজাগরণকে যথন বেগবান করিয়া তুলিয়াছে সেই সয়য় একদিন বাঙালি শুনিলঃ

"Young Bengal, this is for you."!
"তরুণ বাঙালি, ইহা তোমাদেরই জন্ম।"

কাহার কণ্ঠস্বর ? কে এই আহ্বান পাঠাইল? ইহাই ছিল সেদিন বাঙালির প্রতি কেশবচন্দ্রের আহ্বান। বেঙ্গল ব্যান্ধে চাকরি করিবার অবসর কালে কেশবচন্দ্র সমসাময়িক জীবনধার। পর্যবেক্ষণ করিয়া সেই সম্পর্কে একা-ধিক পুল্কিকা রচনা করিয়াছিলেন। ইহাই কেশবচন্দ্রের প্রথম ব্য়সের স্থপ্রসিদ্ধ রচনা—The Tracts for the Times এবং এই প্রধান শিরোণামায় তিনি জুন ১৮৬০ হইতে জুন ১৮৬১-এর মধ্যে বারোখানি পুন্তিকা প্রকাশ করিয়া-ছিলেন। এই বারোখানি পুন্তিকার নাম: (১) Young Bengal, this is for you, (২) Be prayerful, (৩) Religion of Love, (৪) Basis of Brahmaism, (৫) Brethren, Love your Father; (৬) Signs of the Times, (৭) An Exhortation; (৮)-(৯) Testimonies to the validity of intuitions—Parts I & II, (১০)

The Rev. S Dyson's questions on Brahmaism answered, (১১) Revelation এবং (১২) Atonement and Salvation. যে দেত বংসরকাল কেশবচল ব্যাঙ্কের চাকরিতে নিযুক্ত ছিলেন, দেখা যাইতেছে যে, কাজের অবসরে তিনি ব্রাহ্মসমাজের কথা চিন্তা করিয়াছেন। প্রথম পুস্তিকায় "ধর্মহীন শিক্ষার কুফলে যুবকগণের কি প্রকার হীনাবস্থা উপস্থিত হইয়াছে, অসার বাক্যব্যয় তাঁহাদিগের জীবনের একমাত্র সার কার্য হইয়াছে, কার্যকালে অত্যন্ত ভীকৃতা প্রদর্শন তাঁহাদিগের জীবনের লক্ষণ হইয়াছে ;—এই সকল বিশেষরূপে বর্ণনা করিয়া, কি উপায়ে এই হীনতা বিদূরিত হইতে পারে", তাহাই কেশ্বচন্দ্র অল্প কথায় অতি স্থন্দরভাবে বিশ্লেষণ করিয়া দেখাইয়াছেন। তরুণ বাঙালিসন্তানকে ডাকিয়া তিনি বলিলেনঃ "Alas! the moral nature is asleep; the sense of duty is dead. There is lack of moral courage-want of an active religious principle in our pseudo-patriots. Else, why is it that while there is, on the one hand, so much of intelligence and intellectual progress, there is on the other so little of practical work for the social advancement of the country? There is a line of demarcation between a mind trained to knowledge and a heart trained to faith, piety and moral courage."

কেশবচন্দ্রের এই কথাগুলি গভীরভাবে প্রণিধানযোগ্য। হিন্দু কলেজের ধর্মহীন, নীতিহীন শিক্ষা দেশের ব্বচিত্তে বিপ্লব আনিয়া দিয়াছিল সন্দেহ নাই, কিন্তু সে বিপ্লব উত্তেজনার নামান্তর মাত্র ছিল। ধর্ম ও নীতি ভিন্ন অন্ত কিছু জাতীয় জীবনের যে স্থদ্ঢ় ভিত্তি হইতে পারে না—এই কথা সেদিন স্পষ্টভাবে বলিবার ও ব্ঝিবার প্রয়োজন ছিল। "Faith, piety and moral courage"—বিশ্বাস, সাধুতা এবং সৎসাহস, জাতীয় চরিত্র গঠনের এই তিনটি যে প্রধান উপাদান, এই কথা সেদিন কেশবচন্দ্রের স্তায় আর কেহই এমন নির্ভাকভাবে বলিতে পারেন নাই।

এই প্রবন্ধাবলীর মধ্যে চতুর্থ প্রবন্ধে তিনি সহজ্জান রাক্ষধর্মের মূল—
ইহা অতি স্থানরক্ষপে প্রতিপাদন করেন। "রাক্ষধর্মের ঈশ্বর তর্কলন্ধ বা পুরাণ-

वर्गिण देशेत नरहन। हेशेत देशेत कीवल देशेत। विश्व धर्मेत मिलत, প্রকৃতি পুরোহিত, সকল অবস্থার মানব ঈশ্বরের নিকটবর্তী হইয়া পূজা করিবার অধিকারী 1" দেবেন্দ্রনাথও বৃঝি এতথানি প্রতায়ের সহিত এমন কথা বলিতে পারেন নাই। এতদিন ব্রাশ্বসমাজের কোনো সাহিত্য ছিল না, কেশবচন্দ্র তাহার গোড়াপত্তন করিলেন। ব্রাহ্মধর্মে ইহাই তাঁহার মৌলিক দান। প্রতাপচন্দ্র মুখার্থ ই লিখিয়াছেন: There was no antecedent to Brahmo literature...Keshub created that literature—"এবং এই কারণেই বোধহয় ব্রাহ্মসমাজের ক্রত প্রসার ঘটিয়াছিল। ষষ্ঠ প্রবন্ধটির বক্তব্য বিষয় আরো মূল্যবান। সমসাময়িক ইতিহাসের ধারা গভীরভাবে উপলব্ধি করিয়া কেশবচন্দ্র তথন এই সিদ্ধান্তে আসিয়া পৌছিয়াছেন যে, "The independent spirit of the age will not brook the prostration of the soul beneath any other authority except that of God ... Freedom and progress are the watchwords of the 19th century." যুগমনের এমন স্থন্দর বিশ্লেষণ সে যুগে আর কেহ দিতে পারেন নাই।—স্বাধীনতা এবং উন্নতি—উনিশ শতকের পৃথিবীর এই জাগ্রত বাণীকে সেদিন বাঙালির অন্তরে তিনি যে ভাবে ও যে ভাষায় পৌছাইয়া দিয়াছিলেন, তাহার তুলনা নাই। ইতিহাসে স্থপণ্ডিত কেশবচন্দ্র তাঁহার বক্তব্যকে পরিফুট করিবার জন্ম মোরেল, উইলসন, কাক্সটন, গ্রেগ, থিওডোর পার্কার, এবং ডবলিউ নিউম্যান—প্রভৃতি পাশ্চাত্ত্যের বিভিন্ন মনীয়ীর বৃহ রচনার উদ্ধৃতি দিয়াছিলেন। সেই বয়সেই তাঁহার জ্ঞানের পরিধি দেথিয়া বিশ্বিত হইতে হয়।

এদেশে ট্রাক্ট জাতীর রচনার প্রথম স্থ্রপাত করেন রামমোহন এবং কেশবচন্দ্র সেই ধারার সার্থক অনুসরণ করিয়াছিলেন। এই বারোটি প্রবন্ধ এক হিসাবে তাঁহার মানসলোকের প্রতিচ্ছবি এবং যে চিন্তা-ভাবনার পরিচয় কেশবচন্দ্র এইধানে দিয়াছেন, তাঁহার জীবনেতিহাস আলোচনা করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার জীবনের চিন্তা ও কর্মপ্রণালী যেন অনেকটা এই ছকেই বাঁধা। এই প্রবন্ধগুলিকে আমরা তাই কেশবচন্দ্রের মানস জীবনের Blue print বলিয়া ধরিতে পারি। শুধু তাহাই নহে।

ঈশবেক দর্শন কবা, তাঁহার বাক্য শ্রবণ করা এবং অন্তরে তাঁহার অন্তিত্বকে অত্তব করা—এই বিষয়ে বিশ বৎসর পরে তাঁহার প্রসিদ্ধ 'God-Vision' বক্ততায় কেশবচন্দ্র যাহ। বলিয়াছেন, দেখিতে পাইতেছি ১৮৬০-এও তিনি সেই কথাই বলিতেছেন। প্রবন্ধাবলীর তৃতীর প্রবন্ধটির অন্তর্নিহিত কথাই তাই। এখানে তিনি যাহা বলিয়াছেন তাহারই পরিণত প্রকাশ ১৮৮০ গ্রীস্টান্দের গড্-ভিসন বক্ততাটি। সকল বিরোধ পরিহার পূর্বক সার্বভৌমিক এক ধর্মে পৃথিবীর সকল সম্প্রদায় একদিন আসিয়া মিলিবে—এই আশা-ই কেশবচন্দ্র তাঁহার 'প্রেমের ধর্ম' প্রবন্ধে প্রশোভরের ভঙ্গিতে প্রতায়ের সহিত প্রকাশ করিয়াছেন। এই প্রবন্ধের সর্বশেষ উক্তিটি—''May all nations unite in a holy chorus and joyful chant of the sweet anthem-'The Fatherhood of God and the Brotherhood of man' "--আজে তাহার মূল্য হারায় নাই। বলিয়াছি, এই প্রবন্ধগুলি পাঠ করিলে কেশব-চক্রের পাণ্ডিত্যের পরিধি দেখিয়া বিশ্বিত হইতে হয়। এাারিস্টিল হইতে আরম্ভ করিয়া উনিশ শতকের সকল স্থপরিচিত পাশ্চাত্ত্য মনীষীর চিন্তাধারার স্থিত তাঁহার যে গশীর পরিচয় ছিল, তাহার অভ্রান্ত প্রমাণ তিনি এইস্ব প্রবন্ধে তাঁহাদের রচনাবলী হইতে উদ্ধৃত বাক্যাংশে রাখিয়া গিয়াছেন। এই প্রতিভা আর এই স্থগভীর ঈশ্বরায়ভূতি লইয়াই কেশবচন্দ্র সেদিন দেবেন্দ্র-নাথের পার্শ্বে আসিয়া দাড়াইয়াছিলেন। ত্রান্ধর্মের পক্ষে ইহার প্রয়োজন ছিল। কেশবচন্দ্রের এই ট্রাক্টগুলিই ব্রাহ্মসাহিত্যের প্রকৃত ভিত্তি রচনা করিয়াছিল।

কেশবচল্রের কর্মোগ্রম দেখিলে সতাই বিশ্বিত হইতে হয়। একই সময়ে তিনি ব্যান্ধের চাকরি করিয়াছেন, ব্রাহ্মসমাজ্যের কাজ করিয়াছেন, অধ্যয়ন করিয়াছেন আবার এই রকম জ্ঞানগর্ভ প্রবন্ধাবলী রচনা করিয়াছেন। বলা বাহুল্য, তাঁহার এই ধর্মভাব দেখিয়া এবং তাঁহাকে সঙ্গী পাইয়া দেবেন্দ্রনাথও যেন এখন হইতে আদম্য উৎসাহে ব্রাহ্মধর্ম প্রচারে অগ্রসর হইলেন। ১৮৫৯ খ্রীষ্টান্দেই কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজের সম্পাদক নিযুক্ত হইয়াছিলেন; মহর্ষি নিজেও তখন ইহার অন্যতম সম্পাদক ছিলেন আর আনন্দচন্দ্র বেদান্তরাগীশ

ছিলেন সহকারী সম্পাদক। এইবার আমরা কেশবচন্দ্রের প্রথম ধর্মপ্রচারের কাহিনী বুলিব।

১৮৬০। স্থান কৃষ্ণনগর।

কেশবচন্দ্র তথনো বেজল ব্যাদ্ধে চাকরি করিতেছেন। শরীর অস্ত্রুত্ত্বল । বার্পরিবর্তনের প্রয়োজন। আসরা যে সময়ের কথা বলিতেছি তথন কলিকাতার বাহিরে ক্ষণনগর একটি স্বাস্থ্যকর স্থান বলিয়া গণ্য হইত। কেশবচন্দ্র তাই মহর্ষির পরামর্শ অস্থ্যায়ী ক্ষণনগরে চলিলেন। তথন গ্রীপ্মকাল, ঠাকুর পরিবারের কেহ কেহ তাঁহার সঙ্গে গিয়াছিলেন। বিখ্যাত ব্যারিস্টার মনোমোহন ঘোষ এবং বিখ্যাত বক্তা লালমোহন ঘোষের পিতা রামলোচন ঘোষ তথন ক্ষণনগরে বাস করিতেন। কেশবচন্দ্র তাঁহারই বাড়ি গিয়া উঠিলেন। কলিকাতা সমাজের পরই তথন ক্ষণনগর ব্রাহ্মসমাজ। গ্রীস্টান মিশনারিদের তথন এখানে একটা বড়ো কেন্দ্র ছিল। কেশবচন্দ্র ক্ষণনগরে আসিয়া ব্রাহ্মধর্ম সম্পর্কে প্রকাশ্যে বক্ততা দিলেন। সমন্ত শহর মাতিয়া উঠিল; স্থানীয় স্কুল-কলেজের ছাত্র ও শিক্ষিত সম্প্রদায়ের মধ্যে সেই বক্তৃতা তুমূল আলোড়নের স্থিষ্ট করিল। কেশবচন্দ্রের বক্তৃতার স্কুফল ফলিল। পাদরিরা ইহাতে জলিয়া উঠিল; আর কোনো হিন্দু গ্রীষ্টান হইতে চাহে না। মিশনারিদের স্বার্থে আঘাত পড়িল। পাদরি ডাইসন কেবশচন্দ্রকে যুদ্ধে আহ্বান করিলেন।

এই দৈরথ যুদ্ধে প্রতিপক্ষকে কেশবচন্দ্র শেষ পর্যন্ত এমন ভাবে পর্যুদ্ত করিয়াছিলেন যে ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে তাহা একটি গৌরবজনক অধ্যায়। কেশবচন্দ্র নিজে এই প্রচারের বিবরণ দেবেন্দ্রনাথের নিকট লিথিয়া পাঠাইয়া-ছিলেন। তাঁহার কাজের পদ্ধতি ছিল ইহাই। সেই বিবরণ তত্ত্ববাধিনী পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছিল। এইখানে তাহার কিছু উদ্ধৃতি দেওয়া হইল: "ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্ম আমরা কি করিতেছি, তাহা জানিতে আপনার কৌতূহল হইয়াছে, সন্দেহ নাই। …কৃষ্ণনগরে আশার অতীত ফল পাইয়াছি। শনিবারে সন্ধ্যার পর সমাজগৃহে একটি বক্তৃতা করিয়াছিলাম; তাহাতে দেশের বর্তমান অবস্থা, তাহার উন্নতির পক্ষে ব্রাহ্মধর্ম একমাত্র উপায়, ভ্রাতৃস্বাহার্দ্যি, এবস্থিধ কতিপয় বিষয় বলিয়া অবশেষে মুধে একটি ঈশ্বরের নিকট

প্রার্থনা করিলাম। েপ্রীতি যে ব্রাদ্ধর্ম প্রচারের প্রধান উপায়, এই বিশ্বাসটি মনে বন্ধমূল হইয়াছে। প্রীতিবিহীন প্রচারক কোনো কর্মেরই নয়। প্রীতি থাকিলে সহিষ্কৃতা হয়, পরের কটৃক্তি, য়ানি, উপহাস, অত্যাচার সহ্থ করা যায়। প্রচারের জন্ম আমাদের আরো যত্ন করিতে হইবে।" এই চিঠির তারিথ ১২ই মে, ১৮৬১। পূর্বে উল্লিখিত বারোখানি ট্রাক্টের মধ্যে দশম প্রবন্ধটি এই কৃষ্ণনগরে পাদরি ডাইসনের সহিত বিতর্ক-যুদ্ধের বিষয়বস্ত্ব লইয়াই রচিত হইয়াছিল। ব্রাদ্ধর্মের মূল সম্পর্কে ডাইসন যেসব প্রশ্ন করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র তাহার চূড়ান্ত জ্বাব দিয়া তাহাকে নিরস্ত করিতে সম্মত হইয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের অস্ত্রনিক্ষেপ অব্যর্থ হইয়াছিল, অথচ কোনো অপ্রীতিকর ব্যাপার সংঘটিত হয় নাই। প্রিয়দর্শন কেশবচন্দ্রের সমগ্র সত্তা এমনই প্রীতি-শ্লিঞ্ক ছিল যে প্রতিপক্ষ পর্যন্ত তাহা অন্তত্ব করিয়া মৃঝ্ব হইত। সেদিন কেশবচন্দ্রের হস্তে এটিন পাদরিদের পরাজ্বের নব্দীপ-কৃষ্ণনগরের ব্যাহ্বাপণিশুতরা পর্যন্ত তাহাকে সাধ্বাদ দিয়াছিলেন।

কলিকাতায় বিসিয়া দেবেক্রনাথ ক্ষণ্ণনারে কেশবচন্দ্রের প্রচার-কার্যের উত্তাপ বোধ করিলেন। বুঝিলেন ব্রাহ্মধর্ম এইবার যথার্থ ই একজন প্রচারক পাইয়াছে, ইহার অগ্রগতি আর রোধ করিবে কে? কৃষ্ণনারে কেশবচন্দ্রের 'মিশন' সম্পর্কে তথনকার তত্ত্ববোধিনী পত্রিকার একটি সম্পাদকীয় প্রবন্ধে এইরূপ মন্তব্য করা হইয়াছিল: "কৃষ্ণনগরে এক অয়ি জ্বলিয়া উঠিয়াছিল। মিশনারিদের মধ্যে, ছাত্রদের মধ্যে, বৃদ্ধদের দলের মধ্যে, সকল স্থানেই তর্ক বিতর্ক উপস্থিত হইয়াছিল। ক্ষানেই রব উঠিল গ্রীষ্টানদের পরাজয়, রাহ্মধর্মের জয় হইয়াছে।" এখানে কয়েকটি বিষয় লক্ষ্য করিবার আছে। প্রথম, কৃষ্ণনগরে তিনি চারটি বক্তৃতা দিয়াছিলেন; কোনো বক্তৃতায় শ্রোতার সংখ্যা ৩০, কোনটায় ১৫০ হইয়াছিল; কলেজের ছাত্ররাও বক্তৃতা শুনিতে আসিত, শিক্ষকেরাও বাদ যাইতেন না। বক্তৃতার বিষয় শুধু ধর্ম নয়, দেশের অবস্থা সম্পর্কেও কেশবচন্দ্র ধর্মসভায় আলোচনা করিতেন, দেখা যাইতেছে। ধর্মের সহিত সমাজের অক্ষান্ধী সম্বন্ধ, ধর্ম সমাজ ছাড়া নয়, সমাজও ধর্ম ছাড়া নয়—এই ভাব সেদিন, উনিশ শতকের সেই ষষ্ঠ দশকে, নৃত্র করিয়া ব্রুমাইবার প্রয়োজন ছিল। তাঁহার বক্তৃতা শুনিতে যদি লোকসমাগম কম হইত

তাহাতে কেশবচন্দ্র কিছুমাত্র নিরুৎসাহ বোধ করিতেন না; কারণ 'ভিনি সকল সময়েই সংখ্যাপেক্ষা লোকের উৎসাহ ও ব্যগ্রতার দিকে সমধিক দৃষ্টি রাখিতেন।"

ব্রহ্ম বিভালয়ের সমসাময়িক কেশবচন্দ্রের আর একটি প্রচেষ্টার কথা এইবার উল্লেখ করিব। ইহা সদত সভা। কেশবচল্রের জীবনের ইহা একটি অক্ষয় কীর্তি। ১৮৬০ গ্রীষ্টাব্দে ইহা স্থাপিত হইয়াছিল, এইরূপ অনুমান করা যায়। কেশবচন্দ্র ছিলেন একটি প্রচণ্ড কর্মের আধার—যুগপৎ তিনি বহু কর্মের স্টুচনা করিতেন, তাঁহাকে কেন্দ্র করিয়া যেন এক প্রচণ্ড কর্মের আবর্ত রচিত হইত। সংসাহসী ও সত্যাশ্রয়ী তরুণদের তিনি এই কর্মশ্রোতে টানিয়া <mark>আনিতেন। ব্রহ্ম বিভালয়ে তিনি যখন ছাত্রদের নিকট ব্ভৃতা করিতেন</mark> বক্তৃতার সেই উত্তাপ সকলের হৃদয়কে ম্পর্শ করিত। অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্র ছিলেন একটি magnetic personality—যে একবার তাঁহার সংস্পর্শে আসিত, কিম্বা তাঁহার বক্তৃতা শুনিত, তাহার সকল সত্তা মুহূর্ত মধ্যে যেন অগ্নিশ্লাত হইয়া যাইত। অক্তের হৃদয়ে শক্তি প্রেরণা সঞ্চার করিবার ক্ষমতা ছিল তাঁহার অসাধারণ। ত্রন্ধ বিভালয়ে উপদেশ দিবার সময়ে কেশবচক্র যখন বলিতেন—তোমরা ধর্মেতে পাগল হইবে না ?—তথন শ্রোতাদের হানয় সত্যেই উদ্বুদ্ধ হইয়া উঠিত। ধর্মের কণা এমন সহজ ভাষায় ও ভঙ্গিতে আর কেহ বলিতে পারিতেন ন। । ব্রাক্রধর্মের তত্ত্ব, দর্শনশান্তের ইতিহাস, মনোবিজ্ঞনের ইতিবৃত্ত,—এইসব কঠিন কঠিন বিষয় কেশবচন্দ্র এমন সহজভাবে বলিতে এবং বুঝাইতে পারিতেন, তাহা দেখিয়া দেবেক্তনাথ পর্যন্ত বিস্মিত, মুগ্র হইতেন। ইহার একটি স্থফল দেখা দিয়াছিল। "যে কয়েকটি যুবা অল্পদিন পরেই প্রচারত্রত গ্রহণ করিয়াছিলেন, ব্রহ্ম বিত্যালয় তাঁহাদিগকে প্রথমে প্রস্তুত করে। উপদেশ দিয়াই তিনি নির্স্ত হইতেন না, ছোট ছোট পুত্তিকা প্রকাশ করিয়া ( যাহার বিষয় পূর্বে বলা হইয়াছে ) ছাত্রদের মধ্যে বিক্রয়ের ব্যবস্থা করিয়াছিলেন। সেদিন কেশব্চক্রের ন্তন নৃতন ট্রাক্ট পাইবার জন্ত ছাত্ররা উদ্গ্রীব থাকিত। এইভাবেই সেদিন কেশবচন্দ্রের নিরলস উভামের ফলে স্কুল ও কলেজের যুবকদের উপরে ব্রাশ্ধ-

সমাজের প্রভাব প্রবলভাবেই আসিয়া পড়িয়াছিল। "ব্রাক্ষধর্মে যে বিজ্ঞান আছে, মনোবিজ্ঞানরূপ স্থাদৃ ভিত্তির উপর ইহা যে সংস্থাপিত এবং ব্রাক্ষধর্মের মত ও নীতিশাস্ত্র যে কুসংস্কারশূন্য, সাবভৌমিক, অবিমিশ্র এবং বিশুদ্ধতম, তাহা কেশবচন্দ্র প্রতিষ্ঠিত করেন।" এ ছাড়া উপদেষ্টা তৈরি করিবার জন্ম 'ব্রহ্ম নর্মাল স্কুল' নামে একটা স্বতন্ত্র ব্রহ্ম বিভালয়ও ছিল। এই স্কুল জোড়াসাঁকো ঠাকুরবাড়িতে অবস্থিত ছিল। ব্রহ্ম বিভালয় আর নর্মাল স্কুলের উদ্দেশ্য একই ছিল।

ইহার পর সম্বত সভার কথা। এই প্রসঙ্গে 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থে উল্লিখিত হইরাছে: "কেশবচল্র দেখিলেন যে, ব্রহ্ম বিছালয় দারা বাহ্মজ্ঞানের অভাব ব্লাক্ষদিগের মধ্য হইতে দূর হইতেছে ; কিয়ৎপরিমাণে তিনি তাহা-দিগকে আকর্ষণ করিতে সক্ষম হইয়াছেন। কিন্তু তিনি অল্পেতে সন্তুষ্ট থাকিবার লোক ছিলেন না।…তিনি একটি ভ্রাতৃসভা সংস্থাপন করিতে ইচ্ছা করিলেন।'' ত্রাতৃসভার উদ্দেশ্য ছিল চরিত্রগঠন। দেবেক্রনাথ যথন কেশব-চল্লের এই নৃতন পরিকল্পনার কথা শুনিলেন তিনি উহা স্বান্তঃকরণে অনুমোদন করিলেন। অমৃতসরে গিয়া মহর্ষি শিখদের ধর্মালোচনা পদ্ধতি পর্যবেক্ষণ করিয়া মুগ্ধ হইরাছিলেন। ব্রাহ্মসমাজে তিনি উহা প্রবর্তন করিতে চাহিয়া-ছিলেন। শিথদের ধর্মপ্রসঙ্গের সভাকে বলা হইত সঙ্গত সভা। এই নামটি মহর্ষির মনে লাগিয়াছিল। অতঃপর ''তিনি অত্যন্ত উৎসাহের সহিত এই প্রস্তাবিত সভার তদম্করণে সঙ্গত সভা বলিয়া নামকরণ করিলেন। প্রথমে তিনটি সঙ্গত সভা প্রতিষ্ঠিত হয়। একটি কলুটোলায়, তার সভাপতি আচার্য কেশবচন্দ্র; অপর ত্ইটির মধ্যে একটি শিমলা ও অপরটি কল্টোলার স্বতন্ত্র স্থানে। এই তিনটি সত্বত সভার একটি করিয়া মাসিক সাধারণ সভা হইবে স্থির হইল। এই মাসিক সভা প্রধান আচার্য মহাশয়ের ভবনে হইত।'' সঙ্গত সভা ১৮৬০ খ্রীষ্টাব্দের শেষের দিকের ঘটনা। সঙ্গতের দলই পরবর্তীকালে আফুণ্ণানিক ব্রাহ্ম নামে পরিচিত হইয়াছিলেন। সত্যরক্ষা ও ধর্মসাধন—ইহাই ছিল ইংহাদের জীবনের বনিয়াদ। প্রশাস্তকুমার সেন লিখিয়াছেন: "If the Brahma Vidyalaya was a large study circle meant to be a reflective training ground for the mind and the heart,

the Sangat Sabha was a closer circle for intimate spiritual fellowship, for mutual interchange of ideas and aspirations... It was the first nucleus of a true brotherhood. None can estimate the signal services it rendered to the thought and life of the generation." সতাই সেদিন জাতির জীবন ও চিন্তায় পারম্পরিক সৌভ্রাত্রের ভাব জাগাইয়া তুলিবার মহৎ উদ্দেশ্য লইয়াই কেশবচন্দ্র এই সদ্ধত সভা স্থাপন করিয়াছিলেন,—বুগ তথন ইহাই দাবী করিতেছিল। কেশ্বচন্দ্রের মনীষা একটি ধর্মীয় সমাজের গণ্ডীর মধ্যে আবৃদ্ধ হইয়া থাকিবার নয়। তাঁহার মন ছিল আলোকচিত্রের নেগেটিভ কাচের মতন—কালের লক্ষণ সেই মনে ধরা পড়িত এবং অপূর্ব মনীষার বলে তিনি যুগের প্রয়োজনকে উপলব্ধি করিয়া স্বীয় কর্তব্য স্থির করিতেন। উনবিংশ শতকের ষাট বৎসর যখন অতিক্রান্ত হইল, তখন নব জাগতির মধ্যাহকাল—সাহিত্য, ধর্ম, সমাজ-সংস্কার এবং শিক্ষা—জাতীয় জীবনের সকল ক্ষেত্রেই বৃগান্তর দেখা দিয়াছে। কিন্তু, চারিদিকে চাহিয়া কেশবচন্দ্র দেখিলেন, বাঙালির জাতীয় চরিত্রে সৌত্রাত্রের বড়ো অভাব— যদি পরস্পরের মধ্যে সম্প্রীতি না রহিল, তাহা হইলে এই জাগর্ণ রুধা। তাঁহার সদত সভা ইতিহাসের এই প্রয়োজনই সেদিন চরিতার্থ করিল।

পুরাতন ফ্রেটারনিটি সভার দিন হইতে যে তরুণ গোষ্ঠাকে লইয়া কেশবচন্দ্র কর্মজীবনে প্রবেশ করিতে আরম্ভ করিয়াছিলেন তাহাদের লইয়াই তিনি
এইবার যেন জাতীয় জীবন গঠন করিতে, ইহার সর্বাদীন উন্নতি ও বিস্তার সাধনে
দৃঢ় সংকল্প হইলেন। তাঁহার হাদয়ের স্বর্ণপাত্রে যে অগ্নি ছিল, তাহারই
উত্তাপ পাইয়া এইসব তরুণদের চিত্ত প্রবৃদ্ধ হইয়া উঠিয়াছিল। "কেশবচন্দ্রের
উৎসাহ প্রতিদিন নৃতন হইতে নৃতনতর হইতে লাগিল, তাঁহার বলিবার
বিষয়ও যেন দিন দিন বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। সম্বত নিতা নৃতন জীবন প্রদর্শন
করিতে লাগিল। এই সভায় ব্বকগণকে কেশবচন্দ্র সেন অপ্র্ব মোহময়ে
মৃশ্ধ করিতেন, তাঁহারই আকর্ষণে সকলে আরুষ্ট হইয়া একত্রিত হইতেন।
এই সভায় কেবল যে ধর্মবিষয়ে প্রসঙ্গ হইত, তাহা নহে, নানা প্রকার কথোপকথন হইত—বিজ্ঞানিক তত্বালোচনা এবং কথন কখন রাজনীতি সম্বন্ধীয়

কথাবার্তা মুক্তভাবে হইত।" উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্থে বাংলার নব জাগরণের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই সঙ্গত সভার প্রভাব স্থল্র প্রসারী হইয়াছিল। এই প্রসঙ্গে উল্লেখযোগ্য যে, পরবর্তীকালে প্রচারকমণ্ডলী উল্লেভিশীল ধর্ম-সংস্কার ও সমাজ-সংস্কারের ক্ষেত্রে এই দেশে যে নবযুগের স্ত্রপাত করিয়া-ছিলেন, কেশবচন্দ্রের সঙ্গত সভা ছিল তাহার বীজভূমি। ফ্রেটারনিটি সভা, ব্রহ্ম বিতালয়, সঙ্গত সভা—এইগুলি প্রতিষ্ঠানমাত্র ছিল না—কেশবচন্দ্রের সঞ্জারই অংশ বিশেষ ছিল। জীবনের পথে তিনি কোনো দিন একা চলিতে চাহেন নাই, পাচজনকে লইয়া দলবদ্ধভাবেই চলিতে চাহিয়াছেন এবং জীবনে পরিণতির পথে ধাপে ধাপে তিনি মৃতই অগ্রসর হইতে লাগিলেন ততই তিনি জাতির সামগ্রিক উন্নতি ও বিস্তারের কথা চিন্তা করিতে লাগিলেন। কেশবচন্দ্রের প্রতিভার ইহা একটি আশ্বর্ধ বৈশিষ্ট্য।

## । সৈতি॥

চারিদিকে নবজীবনের সাড়া পড়িয়া গেল।

বলিয়াছি, কেশবচন্দ্র উল্লমশীল ক্ষমতাবান পুরুষ। তরুণদলের তিনি নেতা। তাঁহার জীবনেতিহাসে দেখিতে পাই যে এই সময়ে (১৮৬০-৬২) তিনি একটি প্রকাণ্ড কর্মপ্রবাহ স্কৃষ্টি করিয়াছিলেন। তাঁহার কার্যের পরিধি ক্রমশঃই প্রসার লাভ করিতে লাগিল। ব্রাহ্মসমান্তের ক্ষুদ্র গণ্ডী অতিক্রম করিয়া তাহা বাংলা তথা ভারতের বুহত্তর সমাজজীবনকে এইবার স্পর্শ করিতে উগ্যত হইল। "ছুর্ভিক্ষ, মহামারী বিষয়ে সাহায্য সংগ্রহ, মিরার পত্রিকা প্রকাশ, ধর্ম ও নীতি শিক্ষার জন্য কলিকাতা কলেজ স্থাপন, পুস্তক ও পত্রিকা প্রণয়ন, ধর্ম প্রচার, ইংলণ্ডের ব্রহ্মবাদী ও ব্রহ্মবাদিনীদিগের সহিত প্রালাপ, নানা স্থানে বক্তৃতা দান—এই সমস্ত নানা কার্যে কেশবচন্দ্র অসাধারণ উৎসাহের সহিত আপনার প্রতিভা ও কর্মশক্তির পরিচয় দিতে লাগিলেন।" এইবার আমরা তাঁহার দেই বছমুখী কর্মধারার আলোচনায় প্রবৃত্ত হইবে। এইখানে একটি কথা মনে রাখিতে হইবে। কেশবচন্দ্রের কর্মজীবন তাঁহার ধর্মজীবন হইতে পৃথক নয়—তাঁহার জীবনে কর্মের সহিত ধর্মসাধন যেন সমান্তরাল রেখায় চলিয়াছে। আরো একটি কথা এই প্রসঙ্গে বলিবার আছে। বাংলার নব-যুগস্ঞাদের মধ্যে একমাত্র কেশবচন্দ্রের জীবনেই আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার ধর্মবোধের মধ্যে আধ্যাত্মিকতা ও Religion তুইয়েরই সমাবেশ হইরাছিল। ঈশ্বরের দিকে তিনি মুখ ফিরাইরাছিলেন সত্য, কিন্তু তাই বলিয়া তিনি কখনো মানুষের দিকে পিছন ফিরিয়া ছিলেন না; পরের স্থা ত্বংখে, জাতির আশা-আকাজ্ঞায় তিনি সমান সচেতন ছিলেন; তাঁহার ঈশ্বর-প্রীতি মানব-প্রীতির মধ্যেই দার্থক হইয়াছিল। তাহা নহিলে কেশবচক্র ক্থনো বলিতে পারিতেন না—"The first great duty which the British nation owes to India is to promote education far and wide. It is desirable that you should open up works of irrigation and that you should try in all possible ways, to promote the material prosperity of the country'। ভারতবর্ধের সর্বাঙ্গীন কল্যাণ চিন্তা এবং তাহার জন্ম পন্থা নির্দেশ করা—ইহাই ছিল, কেশবচন্দ্রের রিলিজিয়ন আর ভারতবাসীর আত্মার উন্নতিসাধন, নিধিল মানব-আত্মার উন্নতিসাধন—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের ধর্ম। জাতির প্রতি, মানুষের প্রতি কর্তব্যের প্রেরণা তাঁহাকে সর্বদাই কর্মচঞ্চল করিয়া রাখিত, তাই তো তিনি যুগপৎ নানাবিধ কাজের হুচনা করিয়াছিলেন। কেশব-প্রতিভার ইহাই লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য। তাঁহার বহুমুখী কর্মোগ্যমের ইহাই ছিল স্বাতম্র্যা। এখানে কেশবচন্দ্র স্ত্যুই একেশ্বর হুর্ম।

সংবাদ আসিল উত্তর ভারতে চুর্ভিক্ষ হইয়াছে। ইংরেজ অধিকারে আসিবার পর, পলাশির যুদ্ধ হইতে শুক্ত করিয়া ভারতবর্ষ একাধিক ভূর্ভিক্ষ দ্বারা পর্যুদন্ত হইয়াছে এবং ইহার ফলে ভারতবাসীর অর্থ নৈতিক জীবনের কাঠামো ভাঙিয়া পড়িয়াছে। ইতিহাসে দেখা যায় যে উনবিংশ শতাব্দীর প্রথমার্ধে (ভারতবর্ষ যখন কোম্পানীর শাসনাধিকারে ছিল) বিভিন্ন তুর্ভিক্ষ-জনিত মৃত্যুর সংখ্যা ছিল চৌদ্দ লক্ষ। ১৮৬১ খ্রীষ্টাব্দের পূর্বে বিভাসাগরের সময়ে মেদিনীপুরে যে ঘূর্ভিক্ষ হইয়াছিল তাহাতে সেই হৃদয়বান পুরুষসিংহ নিজের অর্থ ও সামর্থ্য দিয়া ছভিক্ষপীড়িত নর-নারীর সেবা করিয়াছিলেন। সে-ছর্ভিক্ষ নিবারণে ব্রাক্ষসমাজের কোনো প্রচেষ্টার বিবরণ আমরা পাই না, অথবা ব্রাহ্মসমাজপতি দেবেক্রনাথেরও কোনো উভ্যমের কথা গুনিতে পাওয়া ষায় না। ব্রাহ্মসমাজ এতকাল ব্যক্তিগত উপাসনা লইয়া ছিল, কেশবচন্দ্র এইবার সমাজের প্রকৃতি, আদর্শ, কর্তব্য, ভাব ও চিস্তার ধারা সব কিছু পরিবর্তন করিতে অগ্রসর হইলেন। কেশবচন্দ্র যেই ছভিক্ষের সংবাদ শুনিলেন অমনি তিনি বিচলিত হইলেন। ঐতিন মিশনারিরা গির্জাতে ও অন্তত্ত বক্তৃত। করিয়। অর্থ সংগ্রহ করিতেছিলেন। কেশবচন্দ্রও নিস্চেষ্ট রহিলেন না। তৃঃস্থদের ত্রাণকার্যে যোগ দেওয়া ব্রাহ্মসমাজেরও নৈতিক ও সামাজিক কর্তব্য—ইহা তিনি দেবেল্রনাথকে ব্রাইলেন। অতঃপর ব্রাহ্ম-সমাজের মঞ্চ হইতে ছভিকে সাহায্যদানের কথা ঘোষণা করা হইল। ধর্মকে কেশবচল্র সমাজমুখী করিয়া তুলিলেন। ছর্ভিক্ষের বিষয়টি দেবেল্রনাথের গোচরে আনিয়া কেশবচক্র যখন তাঁহাকে বলিলেন যে, সমাজের পক্ষ হইতে কিছু করা উচিত, তখন তিনি কেশবের মধ্যে একজন মানব-দরদীকে প্রত্যক্ষ করিয়া বিশ্বিত হইয়াছিলেন। তারপর "এই তুর্ভিকে সাহায্য দান করিবার জন্ম ১২ই চৈত্র (২৫শে মার্চ, ১৮৬১) যে অধিবেশন হয়" তাহা ব্রাক্ষসমাজের ইতিহাসে স্মর্ণীয় হইয়া আছে। কেশ্বচন্দ্রের সংগঠনী প্রতিভা সকলকে বিস্মিত করিল—ব্রাক্ষসমাজের বেদী হইতে দেবেন্দ্রনাথ একটি মর্মস্পর্শী বক্ততার মাধ্যমে ছভিক্ষপীড়িত नর-নারীর জন্ত সাহায্যের আবেদন জানাইলেন; সদত সভা অগ্রসর হইয়া আসিল, সকলেই দ্বারে দ্বারে গিয়া চাঁদা ভিফা করিতে লাগিল। সর্বভারতীয় সমাজ সেবার আদর্শ এই প্রথম স্থাপিত হইল—বাংলার মাটিতে বাঙালির নিজস্ব সংকটতাণ সমিতির জন্ম হইল। বাংলার যুবকদের সন্মুখে সেদিন এইভাবেই কেশবচন্দ্র সমাজসেবার মহৎ আদর্শকে তুলিয়া ধরিয়াছিলেন। পরবর্তীকালে এই আদর্শকে অনুসরণ করিয়াই শ্দীপদ বন্দ্যোপাধ্যায় ও স্বামী বিবেকানন সমাজসেবাকে বাংলার তরুণদের জীবনে একটা স্থায়ী ধর্মে পরিণত করিয়াছিলেন। "এই চুর্ভিক্ষে প্রায় তিন সহস্র মুদ্রা তুর্ভিক্ষনিপীড়িত স্থানে প্রেরিত হয়। বিশেষ অধিবেশনের দিনের উপাসনা ও বক্তৃতা বেদী সন্মুখে তঙুল, বস্ত্র ও অলঙ্কার স্তুপীকৃত হইয়াছিল। অনেকে আপনার গাতের মূল্যবান বস্তু, অঙ্গুরীর এবং নারীগণ অলঙ্কার ও তৈজ্যাদি দান করেন।"

উত্তর ভারতের ত্রভিক্ষের কয়েক মাস পরে ত্রিবেণী, হালিসহর, বারাসত প্রভৃতি অঞ্চলে জর রোগের এক ভীষণ মহামারী দেখা দিল। এখানেও কেশবচন্দ্র সঙ্কটন্রাণে অগ্রসর হইলেন। তাঁহার বক্তৃতায় জনসাধারণ বিচলিত হয় ও মহামারী-পীড়িতদের প্রতি সকলের হুদয় সমবেদনায় পরিপূর্ণ হয়। কেশবচন্দ্র অর্থ সংগ্রহ করিয়া মহামারী-কবলিত গ্রামসমূহে ঔষধ, অর্থ ও চিকিৎসক পাঠাইবার বাবহা করিয়াছিলেন। কথিত আছে, ঔষধ পাঠাইবার কাজ তিনি নিজের হাতে করিতেন। সেদিন তিনি যখন বলিয়াছিলেন—"I rise to advocate a noble cause, the cause of humanity...I rise to discharge the sacred duty of exhorting you to make a combined effort to alleviate the sufferings of thousands of our dying countrymen." কেশবচন্দ্র যে কত বড়ো একজন কর্মীপুরুষ—

'man of action'—তাহা বাঙালি ব্ঝিতে পারিল। তথন উনিশ শতকের মানবতাবাদ রামমোহন-বিভাসাগরের ভিতর দিয়া কেশবচল্রে আসিয়া শুধু পূর্ণতা লাভ করে নাই, পরবর্তী বংশধরদের জন্ত উহা একটি দেদীপামান দৃষ্টান্ত হাপন করিয়াছিল। কেশবচল্রই নবীন বাঙালিকে জনসেবার মত্রে দীক্ষা দিয়া গিয়াছেন—ইহা যেন আমরা বিশ্বত না হই। সংঘবদ্ধভাবে আর্তের সেবা এই দেশে এই প্রথম প্রতিষ্ঠিত হইল। জনসেবাকে তিনি সত্যই an article of faith হিসাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন, ইহাকে তিনি প্রতিষ্ঠানগত বিষয়মাত্র মনে করেন নাই।

কর্মের স্রোত শতধারায় বহিয়া চলিল।

ধর্মকে আশ্রয় করিয়। কেশবচন্দ্র সংস্কার ও সংগঠনের কার্য আরম্ভ করিয়াছিলেন। তাঁহার কর্মজীবনের আর একটি গৌরবময় অধ্যায় 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকা স্থাপন। স্বাধীন সংবাদপত্র দেশের জনমানস গঠনে কতদূর সহায়তা করিতে পারে, রামমোহন হইতে আরম্ভ করিয়া হরিশ্চন্দ্র পর্যন্ত একাধিক স্বাধীনচেতা বাঙালি তাহার দৃষ্টান্ত স্থাপন করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের সম্মুখে ছিল পূর্ববর্তী ধুরন্ধরদের দৃষ্টান্ত। এ-দেশে রামমোহনই প্রথম সংবাদপত্রের পরিপূর্ণ স্থামোগ গ্রহণ করেন। কেশবচন্দ্র সংবাদপত্র ও বক্তৃতান্মঞ্চ—উভয়েরই পরিপূর্ণ স্থামোগ গ্রহণ করিয়া বাংলা তথা ভারতবর্ষে গ্যান্তর আনিয়া দিয়াছিলেন। রামমোহন যেমন সংবাদপত্রের স্পষ্ট করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র তেমনি রূগপৎ press ও platform ত্ই-ই স্কটি করিয়াছিলেন। সংবাদপত্র যে লোকশিক্ষার একটি বড়ো মাধ্যম—ইহা কেশবচন্দ্রের ব্রিতে বিলম্ব হয় নাই।

১৮৬১ খ্রীষ্টাব্দের জুলাই মাসে কেশবচন্দ্র বাাক্ষের চাকরিতে ইস্তফা দিয়া তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পরিশ্রম ব্রাহ্মসমাজ তথা সমগ্র দেশের উন্নতিকল্পে নিয়োগ করিলেন। আগষ্ট মাসেই তিনি Indian Mirror নাম দিয়া একথানি ইংরেজি পাক্ষিক পত্রিকা বাহির করিলেন। বাংলার সমাজ ও সংস্কৃতির ইতিহাসে এই বৎসরটি বিশেষভাবে শ্বরণীয়। সাহিত্য-জগতে এই বৎসরে মাইকেলের মেঘনাদ্বধ কাব্যের আবির্ভাব যেমন একটি ঐতিহাসিক ঘটনা কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকার আবির্ভাবও তেমনি একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। বাংলার নবজাগরণের বহু-ভঙ্গিম ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের "ইণ্ডিয়ান মিরার' ও 'স্থলভ সমাচার' (ইহা নয় বৎসর পরে প্রকাশিত হইয়াছিল)—এই ত্রইখানি পত্রিকা একটি শ্বতম্ব অধ্যায় রচনা করিয়াছে। 'স্থলভ সমাচারে'র কথা পরে বলিব, এখন 'মিরারে'র কথা বলি। সকল দিক দিয়া বিবেচনা করিলে আমরা দেখিতে পাই যে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' সত্যই কেশবচন্দ্রের একটি অক্ষয় কীর্তি। উনিশ শতকীয় নবজাগরণ যখন বিভিন্ন ঘটনা ও বিভিন্ন যুগ-নায়কের মনীয়ার ভিতর দিয়া তাহার সকল বর্ণছেটা লইষা ইতিহাসের দিগন্ত উদ্ভাসিত করিয়া তুলিয়াছে, সেই মাহেক্রক্ষণেই 'মিরারে'র আবির্ভাব ঘটল।

প্রতাপচন্দ্র মজুমদার লিখিয়াছেন: "Being alive to the importance of possessing a newspaper organ in English, with a view to influence the Hindu community both on educational, religious and other matters, he started the Indian Mirror in August 1861, in conjuction with some friends as a fort-nightly journal." নৈশবিভালয় হইতে আরম্ভ করিয়া য়ে দলটিকে লকে লইয়া কেশবচন্দ্র তাঁহার কর্মজীবনে অগ্রসর হইয়াছিলেন, পরিণত জীবনে তাঁহাদের আনেকেই তাঁহার বিভিন্ন কর্মপ্রয়াসেরও সঙ্গী ছিলেন; ইহারা বন্ধুয়ানীয় হইলেও, সকলেই কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বকে মানিয়া লইয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাস য়াহারা গভীরভাবে অফুশীলন করিয়াছেন তাঁহারা দেখিতে পাইবেন নেতৃত্ব করিবার বিধিদত্ত শক্তি লইয়াই তাঁহার জন্ম হইয়াছিল; সত্যই—"he was a born leader of men", কিন্তু কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বের মধ্যে দন্ত ছিল না, ডিক্টেটরী ভাব ছিল না। যদি তাহা থাকিত তাহা হইলে কর্মজীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে তাঁহার নেতৃত্ব এমন সকল হইত না।

কেশবচন্দ্র কাগজ বাহির করিলেন। দেবেন্দ্রনাথের 'তত্ত্ববোধিনী' ছিল নিতান্তই ব্রাক্ষসমাজের মুখপত্র, তাই কেশবচন্দ্র একথানি সর্বভারতীয় কাগজের জ্বভাব বোধ করিয়া এই নৃতন ইংরেজি কাগজ বাহির করিলেন। পত্রিকার

সম্পাদনা ব্যাপারে তাঁহাকে সহায়তা করিলেন হুইজন—খ্যাতনামা ব্যারিষ্টার মনোমোহন ঘোষ এবং পামার সাহেব। কাপ্তেন পামার পূর্বে সৈক্তদলে ছিলেন, কিন্তু তিনি সংবাদপত্রের একজন স্থদক্ষ লেখকও ছিলেন। সম্পাদক হুইলেন মনোমোহন ঘোষ (পরে নরেক্রনাথ সেন) আর ম্যানেজিং প্রোপ্রাইটর হইলেন কেশবচন্ত্র। সর্বভারতীয় ঐক্যের চেতনা সর্কলের মনে জাগ্রত করিয়া তুলিবার জন্মই পত্রিকার নামকরণ করা হইল—'ইণ্ডিয়ান মিরার'। সেই সময়ে ভারতবাসী কর্তৃক স্বাধীনভাবে পরিচালিত পত্রিকার মধ্যে হরিশচক্র মুখোপাধ্যায়ের 'হিলু পেট্রিয়ট' ছিল শীর্ষস্থানীয়। বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসে, বিশেষ করিয়া নীল আন্দোলনের ব্যাপারে, 'হিন্দু পেট্রিয়ট' নির্ভীক সাংবাদিকতার যে দৃষ্টান্ত স্থাপন করিয়াছিল, তাহার তুলনা নাই। পরবর্তীকালে আরো তৃইজন 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' যোগদান করিয়াছিলেন —কৃষ্ণবিহারী সেন ও নরেন্দ্রনাথ সেন। ইংহাদের সমবেত চেষ্টায় 'মিরার' সেদিন সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে সতাই যুগান্তর আনিয়া দিয়াছিল। এইখানে প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা দরকার যে, কর্মজীবনের বিভিন্ন স্তরে কেশবচন্দ্র একাধিক সংবাদপত্র প্রকাশ করিয়াছিলেন; সেগুলির কথা যথাস্থানে আলোচনা করিব।

বাংলার সাংবাদিকতার ইতিহাসে জনমতগঠনে কেশবচল্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরারের' গৌরব স্বতম। প্রশান্তকুমার সেন ম্থার্থই লিখেছেন: "The old files of the Indian Mirror show that whatsoever was goodliest and best in India's thoughts, aspirations and efforts was reflected in its columns, and for a considerable number of years it continued to shape and prepare public opinion for the national reconstruction in progress." এই পত্রিকার ধর্মনীতি, রাজ্মনীতি এবং সমাজ্মনীতি সম্পর্কে কেশবচল্রের বহু সারগর্ভ প্রবন্ধ প্রকাশিত হইত। বলিতে কি, 'মিরার' তাঁহার হন্তে যেন একথানি শাণিত অন্তর্নির প্রভাব ও প্রতিপত্তি বৃদ্ধি পাইল। এইখানে একটি প্রশ্ন আছে, কেশবচল্র প্রভাব ও প্রতিপত্তি বৃদ্ধি পাইল। এইখানে একটি প্রশ্ন আছে, কেশবচল্র সেই সময়ে কাগজ্ঞ বাহির করিলেন কেন? ব্রাহ্মধর্ম প্রচার এই কাগজ্ঞের

উদ্দেশ্য ছিল না—প্রকৃত উদ্দেশ্য ছিল শিক্ষাবিস্তার। কথাটি একটু বিস্তারিত~ ভাবেই আলোচনা করিতে হয়।

নৈশবিত্যালয়ের দিন হইতেই কেশবচল্র এ-দেশের শিক্ষাপ্রণালার সংস্কারের বিশেষ প্রয়োজনীয়তা অন্তব করেন। তথন শিক্ষাবিতারের ক্ষেত্রে বিভাসাগরের বিরাট প্রতিভা নিয়োজিত হইয়াছে। এই শিক্ষা-বিস্তারের কথা রামমোহন চিস্তা করিয়াছেন, বিভাসাগরের প্রয়াসের তো তুলনা ছিল না, কেশবচন্দ্রও এই বিষয়ে যে চিন্তা করিতেন তাহার প্রথম আভাস আমরা দেখিতে পাই কলুটোলা সান্ধ্য বিছালয় স্থাপনে। তারপর ব্ৰাক্ষসমাজে যোগ দিয়া অবধি, দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্ৰ এই বিষয়টি একাগ্রমনে চিন্তা করিতেছেন। সেই একই সময়ে যথন তিনি ব্রাহ্মসমাজের বিস্তার ও উন্নতিসাধনে আত্মনিয়োগ করিয়াছেন, তথনই তিনি ইংলণ্ডের ফ্রান্সিস উইলিয়ম নিউম্যান, মিস ফ্রান্সেস পাওয়ার কব, মিস এস.ডি. কলেট, ম্যাক্সমূলার প্রভৃতি স্বাধীন চিন্তাশীল মনীষিদের সহিত পত্রযোগে আলাপ-আলোচনা আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন। শিক্ষা-সংস্কার সম্পর্কে তিনি বুগপৎ ইংলণ্ড ও ভারতবর্ষে আন্দোলন করিতে চাহিলেন। অক্তান্ত বিষয়ের সহিত স্বতন্ত্র স্কুল কলেজ হাপন এবং তাহাতে নীতিশিক্ষা-দান বিষয়ে নিউম্যানের নিকট প্রস্তাব করিয়াছেন। হিন্দুকলেজের নীতি-বর্জিত শিক্ষার স্রোত ফিরাইতে সেদিন কেশবচন্দ্রের ন্তায় আর কেহ চিন্তা করেন নাই। হিন্দু-কলেজকে কেন্দ্র করিয়া ইংরেজ সেদিন বাংলাদেশে যে শিক্ষাবিস্তারের ব্যবস্থা করিয়াছিলেন, জাতীয়চরিত্র গঠনে তাহার ফল যে ভালো হয় নাই, ইহা বোধ করি কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিতেই সর্বপ্রথম ধরা পড়িয়াছিল। পরবর্তী-কালে (১৮৭২ খ্রীঃ) তিনি শিক্ষা-সংস্থার সম্পর্কে লর্ড নর্থব্রুককে যে নুষুধানি পত্র লিধিয়াছিলেন তাহা ভারতে ইংরেজি শিক্ষা বিস্তারের ইতিহাসে বিশেষভাবেই উল্লেখযোগ্য। ১৮২৩ খ্রীষ্টাব্দে রামমোহন লর্ড আমহাষ্ঠ কে ইংরেজি শিক্ষাপ্রবর্তন সম্পর্কে যে ঐতিহাসিক পত্রধানি লিখিয়া-ছিলেন তাহার গুরুত্ব এবং তাহার প্রায় অর্ধ শতান্দীকাল পরে লর্ড নর্থব্রুককে কেশব্চন্দ্রের এই পত্রগুলির গুরুত্ব যে সমান, তাহা আমরা পরে আলোচনা করিব।

যে কথা বলিতেছিলাম। কেশবচন্দ্র তাঁহার পূর্বোলিখিত নিউম্যান ও মিস কব প্রভৃতির নিকট পাঠাইয়াছিলেন এবং সেগুলি পাঠ করিয়া তাঁহারা আনন্দ প্রকাশ করেন। "ইংলণ্ডে ব্রাহ্মধর্মের কিরূপ অবস্থা, এবং কি প্রকারে উহার প্রচার ও বিস্তার হইতে পারে", কেশবচন্দ্র তাহাও জানিতে চাহিয়া নিউম্যানকে পত্র লেখেন। এইসব মনীষিদের সহিত পত্র-যোগে আলাপ-আলোচনা করিয়া কেশবচক্র বুঝিলেন যে ভারতবর্ষে ব্যাপক শিক্ষার প্রয়োজন। বিলাত হইতে মিস কব্ জানাইলেন—''যদি ব্রাক্ষসমাজ হুইতে ইংলণ্ডের জনসাধারণের নিকটে শিক্ষার উন্নতিকল্পে আবেদন প্রেরিত হয়, তাহা হইলে তিনি স্বয়ং উহা উপস্থিত করিতে পারেন।'' অতঃপর কেশবচন্দ্র,কি করিলেন ? উপাধ্যায় মহাশয় তাঁহার 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থে এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেনঃ "কেশবচন্দ্র দেশহিতকর কার্যে কোনদিন নিরস্ত থাকিবার লোক নহেন। তিনি বিভাশিক্ষার উন্নতিসাধন জন্ম এক সভা আহ্বান করেন।'' ইহা সাধারণ সভা ছিল; সভাপতিত্ব করেন 'ব্যবস্থা-দর্পণ'-প্রণেতা শ্যামাচরণ শর্মা। ১৮৬১ খ্রীষ্ঠাব্দের ৩রা অক্টোবর তারিথে ব্রাহ্মসমাজের দোতলার ঘরে এই সভা বসিয়াছিল। সেই সভায় কেশ্বচন্দ্র জাতীয় শিক্ষার একটি সর্বাঙ্গীণ পরিকল্পনা উপস্থাপিত করিলেন এবং ব্রাহ্ম-সমাজকেই এই বিষয়ে অগ্রসর হইতে বলিলেন। তিনি স্ত্রী শিক্ষার অব্যবস্থা সম্বন্ধেও বক্তৃতায় আবেগভরে উল্লেখ করেন।'' তথন তাঁহার বয়স মাত্র তেইশ বৎসর। দেখা যায়, সেই পরিকল্পনায় অতি দরিত্র সাধারণ লোক হইতে আরম্ভ করিয়া পুকষ ও নারী নির্বিশেষে সকল শ্রেণীর লোকের শিক্ষার বন্দোবস্ত তিনি করিতে চাহিয়াছিলেন।

এই পরিকল্পনাকে সফল করিয়া তুলিবার জন্মই তিনি সংবাদপত্রকে প্রচারের অন্যতম মাধ্যমন্ত্রপে গ্রহণ করিলেন। ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে কেশবচন্দ্র যেদিন ঘোষণা করিলেন—''ব্রাহ্মধর্মের জ্যোতি থাকিতেও আমরা নিরুৎসাহ ও নিস্তেজ থাকিব, এমন ক্থনই হইতে পারে না। সকলে উথান কর, সকলে আপন আপন সাহায্য দান করিয়া দেশস্থ ভ্রাত্গণের মধ্যে বিভার আলোক প্রচার করিতে তৎপর হও''—সেদিন রামমোহনের স্থাপিত ব্রাহ্মসমাজ উহার ঐতিহাসিক সার্থকতা লাভ করিয়াছিল। 'ইণ্ডিয়ান

মিরার' প্রথমে পাক্ষিক পত্র ছিল, পরে কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড যাইবার পূর্বে উহা দাপ্তাহিকে পরিণত হয়। ১৮৭১ গ্রীষ্টাব্দ হইতে ইহা দৈনিকে রূপান্তরিত হইয়াছিল। ভারতীয় পরিচালিত ও সম্পাদিত ইহাই প্রথম দৈনিক ইংরেজি পত্রিকা। পাক্ষিক 'মিরার' ইহার আরম্ভের সময় হইতেই বিশেষ খ্যাতি ও কৃতিত্বের সহিত চলিয়াছিল। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা যাইতে পারে যে, শেষ পর্যন্ত 'মিরার' নরেন্দ্রনাথ সেনের সম্পাদনায় আধুনিক হিন্দুসমাজের মুখপত্র হয়; তখন কেশবচন্দ্রের মতামত ইহাতে সম্পূর্ণরূপে প্রতিফলিত হইত না। তথাপি ইহা স্বীকার্য যে, সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে নির্ভীকতার হরিশচন্দ্রের পরই কেশবচন্দ্রের নাম উল্লেখযোগ্য।

'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকার ভিত্তি একটু দৃঢ় হইবার পর কেশবচন্দ্র এইবার আর একটি কার্যে হস্তক্ষেপ করিতে অগ্রসর হইলেন। ইহা কলিকাতা কলেজ। পূর্বেই বলিয়াছি, কাগজ বাহির করিবার পর তিনি ব্রাহ্মসমাজের এক সভায় শিক্ষা সম্পর্কে একটি পরিকল্পনা পেশ করেন। কেশবচন্দ্র বাগ্মী ছিলেন, কিন্তু তিনি বাক্সর্বস্থ মানুষ ছিলেন না; যাহা বলিতেন তাহা তিনি কার্যে পরিণত না করিয়া নিবৃত্ত হইতেন না। তিনি ১৮৬২ খ্রীষ্টাবেদ 'ক্যালকাটা কলেজ' নামে একটি উচ্চ বিভালয় স্থাপন করিলেন। রামমোহন করিয়াছিলেন Anglo Hindu School ( ১৮১৬ এটাব ); দেবেন্দ্রনাথ করিয়াছিলেন 'হিন্দু-হিতার্থী বিভালয়' (১৮৫৫ খ্রীঃ) আর কেশবচন্দ্র স্থাপন করিলেন Calcutta College—তিনজনেরই উদ্দেশ্য প্রায় একই ছিল। দেবেন্দ্রনাথের প্রয়াসের মূলে অবশ্য পরোক্ষভাবে প্রেরণা যোগাইস্লাছিলেন পাত্রী ডফ্।\* শিক্ষার ক্ষেত্রে বিভাসাগরের স্বাধীন নিজস্ব প্রয়াস ইহার তুই বৎসর পরের (১৮৬৪ এীঃ) ঘটনা। ক্যালকাটা কলেজ পরিচালনার ভার কেশবচন্দ্র স্বয়ং গ্রহণ করিলেন। কেশবচন্দ্রের বিত্যালয়ে 'পড়িবার জন্ম দেবেন্দ্রনাথ তাঁহার অক্সতম পুত্র জ্যোতিরিন্দ্রনাথকে ভর্তি করিয়া দিয়াছিলেন, তিনি এইখান হইতে প্রবেশিকা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হইয়াছিলেন; কেশবচন্দ্রের কর্নিষ্ঠ ভ্রাতা কৃষ্ণবিহারী সেনও এই বিল্লালয়ে পড়িতেন।

এই जिथक्त 'मर्शि जिल्लामाय' अन्न अन्तेता।

এই বিভালয় স্থাপনের প্রাথমিক টাকা দিয়াছিলেন দেবেল্রনাথ, কিন্তু কেশবচন্দ্র নিজের দায়িতেই বহু টাকা ধার করিয়া স্কুলটি চালাইয়াছিলেন। স্কুলটি অবৈতনিক ছিল এবং এইখানে "যদিও সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ধর্মশিক্ষা দান করা হইত না, ইহাতে নীতিশিক্ষার প্রাধান্ত ছিল। কেশবচল্রের প্রথম रहेरा थहे मा हिल रय, यूवकिंगिरक मर्वश्रायम नीजिनिका मान करा উচিত। ... কলেজ প্রথমে নিমতলার একটি প্রাচীন গৃহে স্থাপিত হয়, সেথান হইতে পরিশেষে বাশতলা খ্রীটে যায়। এখানে প্রসিদ্ধ স্থবিদ্ধান্ বাবু ঈশ্বরচন্দ্র নন্দী ইহার প্রধান শিক্ষক হন।" কেশবচন্দ্রের এই ক্যালকটা কলেজ ছয় বৎসর চলিয়াছিল। সাধারণের সহাত্ত্তি ও সাহায্যের অভাবেই ইহা উঠিয়া যায়। স্বাধীনভাবে স্কুল পরিচালনার ব্যাপারে বাংলা দেশে সেদিন একমাত্র বিভাসাগরের প্রশ্নাসই স্থায়ী হইরাছে। তবে কেশবচক্রের দৃষ্টান্ত ব্যর্থ হয় নাই। যে নীতিশিক্ষাকে তিনি ছাত্রজীবনের বনিয়াদ বলিয়া বিশ্বাস করিতেন, পরবর্তীকালে অধিনীকুমার দত্তের প্রচেষ্টার মধ্যে তাহা স্থানরভাবে সার্থক হইয়াছিল। প্রসঙ্গতঃ ইহা উল্লেখ করা দরকার যে, কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ছাত্রদিগকে ধর্মমত শিক্ষা দিবার পক্ষপাতী কোনো কালেই ছিলেন না-তিনি গুরুত্ব দিতেন নীতিশিক্ষার উপর এবং ধার্মিক স্চারত শিক্ষকদিগের সৃদ্টান্তের আব্শুকতা তিনি চিরদিন স্বীকার করিতেন। প্রতাপচন্দ্র কেশবচন্দ্রের এই প্রয়াসকে 'A principal work of the mission of his life' বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন এবং যাঁহারা কেশবচক্রের লোকশিক্ষা ও সমাজসেবার আদর্শ গভীরভাবে অমুশীলন করিয়াছেন তাঁহারা দেখিয়াছেন যে, কেশ্বচন্দ্র এমন শিক্ষা দিতে চাহিয়া-ছিলেন যাহাতে ভারতবাসী ভারতবাসীই থাকে, বিদেশী ভাবাপন্ন না হয়। শিক্ষার্থীর দেহ, মন ও আত্মার সামজ্ঞদীভূত কল্যাণের উপর দৃষ্টি রাথিয়াই তিনি তাঁহার শিক্ষার আদর্শ রচনা করিয়াছিলেন। আজ প্রায় শতবর্ধ পরে দেখিতেছি, শিক্ষার ক্ষেত্রে কেশ্বচন্দ্রের এই আদর্শ তাহার মূল্য হারার নাই। আজো এই আদর্শের প্রয়োজন আছে।

ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিবার সঙ্গে সঙ্গেই কেশবচন্দ্র ইহার যুগ্ম সম্পাদক নিযুক্ত হইয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র মূর্তিমান উৎসাহ, প্রচণ্ড কর্মের আধার তিনি। সম্পাদক হইয়া তিনি কি কি কাজ করিয়াছিলেন, এইবার সেই বিষয়ে কিছু বলিব। ১৮৬১ এটিাকের ২২শে ডিসেম্বর তারিখে সমাজের একটি সাধারণ সভা হইল। সেই সভার বিবরণে আমরা দেখিতে পাই যে, সভার প্রারম্ভে সম্পাদক কেশবচন্দ্র উঠিয়া বলিলেনঃ ''গতবর্বের কার্য-বিবর<mark>ণ</mark> আপনাদিগের নিকট উপস্থিত করিতেছি। ইহাতে স্পষ্ট প্রতীত হইবে যে, গত বর্ষে নানা বিল্ন সত্ত্বেও ব্রাহ্মসমাজের আশাতীত উন্নতি হইয়াছে । পূর্বাপেক্ষা সমাজের ক্ষেত্র প্রসারিত হইয়াছে ; কেবল ব্রাহ্মর্ম প্রচার ইহার উদ্দেশ্য নহে, বিবিধ উপায়ে দেশের হিতসাধন করতঃ, ঈশ্বরের প্রিয় কার্য করাও ইহার লক্ষণ। কিসে দেশের কুরীতি নিমূল হয়, কিসে বিভাশি<mark>কার</mark> উন্নতি হয়, কিসে আমাদের দেশ জ্ঞান ও ধর্মে ভূষিত হইয়া ক্রমশঃ উন্নতির সোপানে আরোহণ করিতে পারে, এই সকল প্রশন্ত ভাব দারা এখন ব্রাশ্ব-সমাজ পরিচালিত হইতেছে।…গত বর্ষে ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের অনেক দূর উন্নতি হইয়াছে।" অতঃপর তিনি আগামী বর্ষের জন্স সভায় কয়েকটি প্রস্তাব উপস্থাপিত করিলেন। প্রস্তাবগুলি এইরূপঃ (১) ব্রাক্ষদিগের মধ্যে ভ্রাতৃভাব স্থাপনের জন্ত যেমন সম্বত সভা স্থাপিত হইয়াছে, তেমনি তাহাদের <sup>মধ্যে</sup> প্রীতি ও ঐক্যভাব জাগ্রত করিবার জন্ম একটি প্রতিনিধি সভা স্থাপন; (২) ব্রাক্ষসমাজের অধীনে একটি বিভালয় হাপন; (৩) ব্রাক্ষর্ম প্রচারের জন্ত প্রণালী রচনা ও স্থশিকিত উপাচার্য, শিক্ষক এবং প্রচারক নিয়োগ করা।

কেশবচন্দ্রের প্রকৃতির বৈশিষ্ট্য ইহাই ছিল যে, তিনি যথন যে বিষয়ে হস্তক্ষেপ করিতেন, তথনই উহা সমগ্র দৃষ্টি দিয়া দেখিতেন; মহর্বির ন্যায় তাঁহারও জীবনের ত্রত ছিল ত্রাহ্মসমাজের উন্নতিসাধন। তাঁহার কার্যপদ্ধতি ছিল নিখুঁত। উপরিউক্ত প্রস্তাবগুলির মধ্যে তৃতীয় প্রস্তাবটি বিশেষভাবে লক্ষ্যণীয়; তিনি স্থাশিকিত প্রচারক নিয়োগের কথা তুলিলেন। ধর্মপ্রচারের

সঙ্গে সঙ্গে দেখিতে পাই কেশবচন্দ্র শিক্ষাবিস্তারের উপরপ্ত বিশেষভাবে জোর দিতেছেন। কলিকাতা কলেজ এই চিন্তারই পরিণত কল। দেবেল্রনাথের মনে এখন এই ধারণা বদ্ধমূল হইল যে, কেশবচন্দ্র কাজের লোক; এই তরুণের ফুলাত ধর্মবিশ্বাস যেমন গভীর, কর্মস্পৃহাও তেমনি প্রবল। বুঝিলেন, কেশবচন্দ্র উন্তামশীল ক্ষমতাবান পুরুষ। ইংলারই সংস্পর্শে প্রাচীন ব্রাহ্মসমাজ আজ সত্যই নবীন মূর্তি পরিগ্রহ করিয়াছে। তাই দেবেল্রনাথ কেশবচন্দ্রকে আরো অধিক ক্ষমতা দিবার অভিপ্রায়ে তাঁহাকে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের আচার্য পদে অভিষক্ত করিবার ইচ্ছা প্রকাশ করিলেন। ইহা কেবলমাত্র তাঁহার ইচ্ছা ছিল না, তিনি এই বিষয়ে স্পষ্ট প্রত্যাদেশই পাইয়াছিলেন।

এই প্রসঙ্গে প্রিয়নাথ শান্ত্রী লিথিয়াছেন: "এই সময়ে মহর্ষি জেলা বর্ধমানের অন্তর্গত গুসকরা নামক গ্রামের একটা আম্র-কাননে বাস করিতেছিলেন। তিনি আমাদিগকে বলিয়াছেন যে, 'আমি কোন নির্জন প্রান্তবে একটি সাধনাশ্রম নির্মাণ করিবার জন্ম স্থান অশ্বেষণ করিয়া বেড়াইতে বেড়াইতে একদা গুসকরার একটা আম্র-কাননে বাস করিতেছিলাম, সেইখানে আমার মনে হইল যে, প্রীব্কু কেশ্বচক্রই ব্রাহ্মসমাজের আচার্য পদে বরিত হইবার উপযুক্ত। আমি ইহা প্রত্যাদেশের স্থার অন্নভব করিলাম এবং তৎক্ষণাৎ তাহা কার্যে পরিণত করিবার চেষ্টা করিলাম'।" মহর্ষির অন্তর বলিয়া দিয়াছিল যে, এ-সময়ে ব্রাক্ষধর্মকে উন্নতির পথে লইয়া যাইতে কেশবচন্দ্র ভিন্ন দ্বিতীয় যোগ্য ব্যক্তি আর কেহ নাই। এই প্রসঙ্গে উল্লেখ্য যে, ব্রাশ্বসমাজে 'প্রত্যাদেশ'-এর স্ত্রপাত আমরা মহর্ষি হইতেই পাইতেছি। মহর্ষির প্রত্যাদেশ উপহসিত হয় নাই ? হইয়াছিল কেশবচন্দ্রের; তিনি যথন প্রত্যাদেশের কথা বলিতেন, তথন শিবনাথ শাস্ত্রী এবং আরো অনেকেই উহা শ্রদ্ধার চক্ষে দেখিতে পারেন নাই, তাঁহারা মনে করিতেন ইহার পিছনে বুঝি কেশবচন্দ্রের অধিনায়কত্ব আরোপ করিবার ইচ্ছা আছে। যাই হোক, এই ২২শে ডিসেম্বরের সভাতেই "কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে প্রতিষ্ঠিত করা হউক," এই মর্মে দেবেল্রনাথের একথানি পত্র পঠিত হয় এবং তাঁহার এই প্রস্তাবে অধিকাংশেরই মত হইল।

তারপর ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দের প্রথম ভাগেই কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজের আচার্যপদে

বরিত হইলেন। এই শরণীয় অন্প্রচানে বেদী হইতে দেবেন্দ্রনাথ ঘোষণী করিলেনঃ "একণে আমি আহ্লাদপূর্বক শ্রীকুক্ত কেশবচন্দ্র ব্রহ্মানদকে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের আচার্য পদে প্রতিষ্ঠিত করিতেছি। ঈশর প্রসাদাৎ ব্রাহ্মধর্মে ইহার যে প্রকার অন্থরাগ, যে প্রকার নিষ্ঠা, তাহাতে সমাজের অবশ্রুই উরতি হইবে।" তারপর তিনি কেশবচন্দ্রকে সম্বোধন করিয়া কয়েকটি উপদেশ প্রদান করেন এবং অবশেষে তাঁহার হাতে 'ব্রাহ্মধর্ম-গ্রন্থ' অর্পণ করিয়া তিনি বলিলেন—''এই ব্রাহ্মধর্ম-গ্রন্থ গ্রহণ কর। যদিও হিমালয় চূর্ণ হইয়া ভূমিসাৎ হয়, তথাপি ইহার একটি মাত্র সত্য বিনপ্ত হইবে না। যদি দক্ষিণ সাগর শুক্ষ হইয়া যায়, তথাপি ইহার একটি সত্যেরও অন্থথা হইবেক না। যে প্রকারে পূর্বে অগ্নিহোত্রীরা অগ্নিকে রক্ষা করিতেন, তুমি এই ব্রাহ্মধর্মকে তদ্রপ রক্ষা করিবে।"

মহর্ষির এই নির্দেশ কেশবচক্র অক্ষরে অক্ষরে পালন করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রকে দেবেন্দ্রনাথ যেন স্বহন্তে যৌবরাজ্যে অভিষক্ত করিলেন। তিনি জানিতেন, এই মহৎ ভার বহন করিবার যোগ্যতা কেশবচল্রের আছে এবং তিনি ইহাও বুঝিয়াছিলেন যে, অপরাজিত চিত্তে এই গুরুভার বহন করিবার জন্ম কোনো ত্যাগ স্বীকারে এই যুবক পশ্চাৎপদ হইবে না। এই প্রসঞ্জে প্রিয়নাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেন: ''ব্রন্ধে অত্যন্ত প্রীতি দেখিয়াই মহর্ষি কেশববাবুকে ব্রহ্মানন্দ উপাধি দিয়াছিলেন এবং ব্রাহ্মধর্ম প্রচারে তাঁহার বিশেষ অহুরাগ ও তাঁহাতে তাঁহার অন্তকূলশক্তি দেখিয়াই মহর্ষি কেশব্বাবৃকে ব্রাহ্মসমাজের আচার্যপদে অভিষিক্ত করিয়া ছিলেন।" কিন্তু এই কার্য তিনি বিনা বাধার ক্রিতে পারেন নাই। প্রবীণেরা ইহাতে প্রবল বাধা দিয়াছিলেন। অনেক আপত্তি উঠিয়াছিল, বৃদ্ধ আনন্দচক্র বেদান্তবাগীশকে আচার্যপদ প্রদান করিবার প্রস্তাব পর্যন্ত হইয়াছিল। কিন্তু দেবেন্দ্রনাথের প্রকৃতি ছিল ভিন্ন রূপ; ''তিনি যাহা যোগ্য বলিয়া মনে করিয়াছেন তাহা সম্পন্ন'' করিতে তিনি কোনো বাধা-আপতিই গ্রাহ্ম করিলেন না। তখনো ব্রাহ্মসমাজে উপবীতধারী ব্রাহ্মণের আধিপত্য ছিল, পাছে বৈছ কেশবচক্রের আচার্যত্ব ব্রাহ্মণরা স্বীকার না করেন, সেই কারণে সম্ভবতঃ মহর্ষি তাঁহাকে 'ব্রহ্মানন্দ' বলিতেন। কেশবচন্দ্র কিন্তু চিব্রদিন নিজেকে 'কেশবচন্দ্র সেন' বলিয়াই গৌরব বোধ করিয়াছেন।

এই অভিষেক কার্য মহর্ষির জোড়াসাঁকোর ভবনেই অহুষ্ঠিত হইয়াছিল এবং এই উপলক্ষে তিনি যথেষ্ট জাঁকজমকের আয়োজন করিয়াছিলেন। এই স্মরণীয় অনুষ্ঠানের একটি স্থলর বর্ণনা দিয়াছেন প্রতাপচক্র মজ্মদার। তিনি লিখিয়াছেনঃ "Great preparations were set on foot. The ceremonies were to be of unique and unprecedented grandeur. The great courtyard was festooned with garlands and lamps, and a classical pavilion with shrubs and flowers was constructed in the middle. A long service was held, at the end of which Keshub was presented with a sort of diploma, framed in gold, in which his main duties as Minister were set forth in beautiful language, the document being signed by Devendra Nath Tagore himself. He was also presented with a brightly emblazoned, velvet-lined casket containing an ivory seal, and the Brahmo Dharma Grantha, those being, as it were, the insignia of his office. The title of Brahmananda was also conferred upon him... The festivities and banquets that accompanied the occasion were on the princely style that distinguished all procedings of the Tagores of Calcutta." প্রতাপচক্রের এই বিবরণ হইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, দেবেন্দ্রনাথ তথন কী চক্ষে কেশবচন্দ্রকে দেখিতেন। কেশবচন্দ্র আচার্যপদে প্রতিষ্ঠিত হইবার পর হইতেই দেবেন্দ্রনাথ প্রধান আচার্য বলিয়া অভিহিত হইতে থাকেন।

এই প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রের জীবনের একটি ম্মরণীয় ঘটনার উল্লেখ করিতে হয়। পূর্বে যে সভার উল্লেখ করিয়াছি, কেশবচন্দ্র সেই মাঘোৎসবে তাঁহার স্ত্রীকে লইয়া যাইতে চাহিয়াছিলেন। কর্মজীবনে প্রবিষ্ট হইয়া অবধি কেশবচন্দ্র পুরুষদের শিক্ষার কথা যেমন চিন্তা করিয়াছেন, তেমনি সেই সঙ্গে তিনি
অন্তঃপুরের মেয়েদের শিক্ষার বিষয়েও যতুশীল ছিলেন। তাঁহার জীবনের
ঘটনাবলী আলোচনা করিলে দেখা যাইবে যে, কেশবচন্দ্র আমাদের দেশের

সকল সমস্তাকে সমগ্রভাবেই গ্রহণ করিয়া তাহার মীমাংসায় আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। সমাজ যে একটি অখণ্ড জীবনের বিকাশমাত্র তাহা কেশবচন্দ্র বহুপূর্বেই উপলব্ধি করিয়াছিলেন। মানবীয় সাধনার ইতিহাসে এই যে যুগ-পরিবর্তন, ইহার গোড়ার কথা সমাজের স্বাদ্ধীন উন্নতি। সেই জ্ঞাই কেশবচন্দ্র মেয়েদের অবরোধ হইতে মুক্ত করিয়া সমাজের মুক্ত প্রাঙ্গনে তাহাদিগকে আনিতে চাহিলেন। নিজের স্ত্রীকে দিয়া তিনি ইহার প্রথম পরীক্ষা করিলেন। কিন্তু কাজটি তাঁহার পক্ষে থুব সহজ ছিল না। তিনি তখনো একানপরিবারভুক্ত ছিলেন। রক্ষণশীল হিন্দুসমাজের চক্ষে জোড়া-সাঁকোর ঠাকুরবাড়ির আচার-আচরণ তখনে। বিজাতীয় বলিয়াই মনে হইত। তাহার উপর কলুটোলার সেনেরা ছিলেন নিষ্ঠাবান বৈফব। সেই বাড়ির কুলবধু ঠাকুরবাড়ি যাইবে, ইহাতে কেশবচক্রের অভিভাবকদের ঘোরতর অমত এবং আপত্তি থাকা স্বাভাবিক। স্ত্ৰী জগমোহিনী তখন বালীতে পিত্রালয়ে। কেশবচন্দ্রের ধর্মোৎসাহে ভীত হইয়াই পরিজনবর্গ এই ব্যবস্থা করিয়াছিলেন। কিন্তু সেই ছুর্জন্ন বীরের নিকট কোনো বাধাই বাধা বলিয়া মনে হইত না। পরবর্তী কাহিনী উপাধ্যায় মহাশয় এইভাবে বর্ণনা করিয়াছেন। "তিনি রজনীতে শিবিকা সঙ্গে করিয়া বালীতে উপস্থিত হইলেন। রজনীতে পিতৃগৃহ হইতে পত্নীকে বাহির করিয়া আনিয়া প্রাতে মহর্ষির গৃহে উপনীত হইলেন। মহর্ষি এবং তাঁহার পরিবারত্ব সকলের আনন্দের পরিদীমা রহিল না। ... অন্তঃপুরে বিশেষ উপাসনা হইল। ''

কেশবচন্দ্র ও মহর্ষির এই মিলনকে উপলক্ষ করিয়া তাঁহার এক জীবন-চরিতকার যথার্থ ই লিথিয়াছেনঃ "The mature man of fifty joined himself to the eager youth of twenty-three, and they both agreed to work with a cherfulness and enthusiasm which none had experienced before." ব্রাহ্মধর্মের পরবর্তী ইতিহাস তাই এই তরুণ ও প্রোঢ়ের মিলিত উভ্যমেরই ইতিহাস। মহর্ষি যে আশা লইয়া কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে অভিষক্ত করিয়াছিলেন, সকলেই অল্লকাল মধ্যে প্রত্যক্ষ করিলেন যে তাঁহার সেই আশা অপাত্তে শুস্ত হয় নাই।

তিনি সতাই সেই গুরুভার অপরাজিত চিত্তে দিবারাত বহন করিয়া চলিলেন। এখন হইতে কেশব্চক্রের চিন্তা হইল কিসে কলিকাত। ব্রাহ্মসমাজের উন্নতি হয়, কিসে ব্রাহ্মদিগের মনের মালিন্ত দূর হয়। অতঃপর তিনি তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পাণ্ডিত্য যেন এই দিকে প্রয়োগ আচার্যপদে বৃত হইবার অবাবহিত পরেই তিনি স্বগৃহ হইতে বহিষ্কৃত হইলেন। কথিত আছে, তাঁহার জােষ্ঠতাত ও জােষ্ঠলাত। কেশবচন্দ্রকে একথানি পত্র লিখিয়া তাঁহাকে কলুটোলার বাড়িতে ফিরিতে নিষেধ করিয়া দিয়াছিলেন। ইহাতে কেশবচক্র একটু বিচলিত বোধ না করিয়া পারেন নাই। এতদিন যাহা তিনি করিয়া আসিয়াছেন, তাহা নিজের বাড়িতে বদিয়া করিয়াছেন, তাঁহার স্বাধীনতায় অভিভাবকরা এতদিন হস্তক্ষেপ , করেন নাই। এখন তিনি সহসা নিজেকে নিরাশ্রয় মনে করিলেন। বিষয়টি যথন দেবেল্রনাথের গোচরে আসিল তিনি তথনি কেশবচল্রকে আধাস দিয়া বলিলেন, "আমার গৃহ তোমার গৃহ, তুমি স্কথে এই গৃহে বাস কর।" তথন হইতে তিনি জোড়াসাঁকোর ঠাকুরবাড়িতে সন্ত্রীক পরম সমাদরে বাস করিতে লাগিলেন। মহর্ষি যে কেশবচন্দ্রকে যথার্থ পুত্রতুল্য মনে করিতেন তাহা পরবর্তী আর একটি ঘটনায় প্রকাশ পাইল। তিনি পৈত্রিক সম্পত্তি উদ্ধারের ব্যাপারে কেশবচন্দ্রকে যথেষ্ট সাহায্য করিয়াছিলেন। বিষয়টি হাইকোর্ট পর্যন্ত গিয়াছিল, কিন্ত মোকদমা অধিক দূর অগ্রসর হইবার পূর্বে, কেশবচক্রের অংশের বিংশতি সহস্র মুত্রা জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেন 'এ্যাটর্ণি মারফং তাঁহাকে অর্পণ করিলেন।' যে কারণে তিনি গৃহ হইতে বিতাড়িত হইয়াছিলেন, তাঁহার এক সম্লটময় পীড়া উপলক্ষে তাহার নিরসন হয় এবং তিনি পুনরায় স্বগৃহে স্থান পাইয়া-ছিলেন। এই সময় কেশবচক্রের প্রথম পুত্র নির্মলচক্রের জন্ম হয় (ডিসেম্বর, ३४७२)।

আরোগ্য লাভ করিয়া কেশবচন্দ্র আবার উৎসাহের সহিত কাজকর্ম করিতে আরম্ভ করেন, ফ্ণারীতি উপদেশ ও বক্তৃতাদ্বারা ব্রাহ্মসমাজের হিত্সাধন করিতে লাগিলেন। ভবানীপুর ব্রাহ্মসমাজে প্রদত্ত ব্রাহ্মসমাজ ও সমাজসংস্কার' তাঁহার এই সময়কার একটি বিধ্যাত বক্তৃতা। এই সময়ে

(১৮৬৩) আমরা কেশবচন্দ্রকে গ্রীষ্ঠান পাদরিদের সঙ্গে সংগ্রামে প্রবৃত্ত হইতে দেখি। ছই বৎসর পূর্বে কৃষ্ণনগরে ডাইসনের সঙ্গে তিনি একবার বিতর্কে প্রবৃত্ত হইয়াছিলেন। এইবার তাঁহার প্রতিপক্ষ দাঁড়াইলেন রেভারেও লালবিহারী দে। তাঁহার হাতে ছিল 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মার' নামে একখানি ইংরেজি কাগজ। ইংরেজিতে স্থপণ্ডিত ও কুতবিদ্য এই রেভারেও লালবিহারী দে-র নিকট বাঙালির ক্রতজ্ঞ থাকিবার চুইটি কারণ আছে। প্রথম, বাংলার চিরন্তন রূপকথাকে তিনিই সর্বপ্রথম Folk Tales of Bengal নামক পুস্তকের মাধ্যমে রুরোপের সাহিত্যসমাজে তুলিয়া ধরেন; দ্বিতীয়, বাংলার চাষীর জীবনের আশা-আকাজ্ঞাকে সর্বপ্রথম রূপ দিয়া তিনিই রচনা করেন বিখ্যাত গ্রন্থ Bengal Peasant Life এবং ইংব্রেজি ভাষায় রচিত হইলেও গোবিন্দ সামস্তের জীবন-কথা শিক্ষিত বাঙালি কোনো দিনই বিশ্বত হইবে না। যে লিপিচাতুর্য ব্রাহ্মবিরোধী রচনায় প্রকাশ পাইয়াছিল,, এই বই ছইখানিতেও লালবিহারী দে তাহার অভ্রান্ত নিদর্শন রাথিয়া গিয়াছেন। ১৮৬৩ গ্রীষ্টাব্দের এপ্রিল মাসে জেনারেল এসেমব্লিজ ইনষ্টিটিউসনে ব্রাহ্মধর্মের সহজ্ঞান বিষয়ে দে সাহেব একটি লিখিত বক্তৃতা পাঠ করিলেন। তাঁহার এই বক্তৃতা ডাইসনের চিস্তারই প্রতিধ্বনি মাত্র। তাঁহার বলিবার কণা ছিল যে, ত্রাহ্মধর্ম একটি 'Fluctuating religion' মাত্র-ইহার অতিরিক্ত কিছু নয়। দর্শকদের মধ্যে কেশবচন্দ্র ছিলেন অন্তম। দে সাহেবের বক্তৃতা শেষ হইলে পরে তিনি তথনই ঘোষণা করিলেন যে। তিনি ইহার প্রতিবাদ করিবেন। কয়েকদিন পরেই স্মাজের দোতলা ঘরে। কেশবচন্দ্র একটি বক্তৃতা দিলেন; ইহাই তাঁহার সেই প্রসিদ্ধ বক্তৃতা The Brahmo Samaj vindicated। পাদরি ডফ ্ সাহেব ইহা গুনিবার জন্ম স্বয়ং সেই সভায় উপস্থিত ছিলেন। দে সাংহেবের বক্তৃতাটি 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মার' কাগজে মুদ্রিত হইয়াছিল। বিফর্মাবের সেই সংখ্যাটি হাতে লইয়াই কেশবচন্দ্র মঞ্চের উপর উঠিয়া দাড়াইয়া যখন বলিলেন,—''ব্রাহ্মধর্মে যে পরিবর্তন হইরাছে তাহা বিবেকের অন্মরোধেই হইরাছে। প্রথমে বেদান্তের প্রতি আমাদের অগাধ শ্রন্ধা ছিল, কিন্তু যথন দেখা গেল যে, উহার মধ্যে এমন সব মত আছে যাহাতে সায় দেওয়া চলে না, তখন যদি বেদান্তের সম্যুক অভ্রান্ততায় বিশ্বাস পরিব্রতিত হইয়া থাকে, তাহা কি দোষের ?…ব্রাহ্মধর্মে যে পরিবর্তন আরোপিত ইইয়াছে, সে পরিবর্তন কি ঐষ্টেধর্মের ইতিহাসে নাই ?" তখন ডফ সাহেব পর্যন্ত তাঁহার যুক্তির সারবতা উপলব্ধি করিয়া যারপর নাই বিশ্বিত হইয়াছিলেন। রেভারেণ্ড দে তাঁহার বক্তায় আর একটি অপবাদ দিয়াছিলেন; তিনি বলিয়াছিলেন—ব্রাক্ষসমাজ বাইবেলের সত্য অপহরণ করিয়াছে। ইহারই উত্তরে সেদিন কেশবর্চক্রের কণ্ঠে ধ্বনিত হইয়াছিল সেই ঐতিহাসিক বাণী: "All truth is God's truth, and therefore common to us all, Truth is no more European than Asiatic, no more Biblical than Vedic, no more Christhian than Heathen: it is no more yours than mine." কেশবচন্দ্রের ব্জৃতাবলী থাঁহারা অফুণীলন করিয়াছেন তাঁহারাই লক্ষ্য করিবেন যে, তাঁহার বক্তৃতার emotion বা আবেগ থাকিত সত্য, কিন্তু সেই সঙ্গে যুক্তিও থাকিত প্রচুর। এবং সেইসব যুক্তি যেমন শাণিত, তেমনি শৃশুলাবদ্ধ ও ভাবসমূদ্ধ। কেশবচন্দ্ৰকে যাঁহারা কেবলমাত্র emotional বা ভাবুক বলিয়া চিত্রিত করেন, তাঁহারা তাঁহার intellect-এর সন্ধান লন নাই; যদি লইতেন তাহা হইলে দেখিতে পাইতেন যে, একমাত্র কেশবচল্লের মধ্যেই ভাবুকতা ও মনীষার আশ্চর্য সমন্বয় ঘটিয়াছিল। পরবর্তীকালে এই ধারা অমুসরণ করিয়াই স্থরেক্রনাথ স্থরেক্রনাথ, বিপিনচক্র বিপিনচক্র হইতে পারিয়াছিলেন।

কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতার একটি ফল এই. হইয়াছিল যে, রামমোহনের সময় হইতে বাংলা দেশে খ্রীষ্টান পাদরিদিগের সহিত যে বিতর্ক চলিয়া আসিতেছিল এইবার তাহার পরিসমাপ্তি ঘটল। ব্রাহ্মসমাজের সমগ্র ইতিহাসে খ্রীষ্টান প্রচারকদিগের বিরুদ্ধে কেশবচন্দ্রই ছিলেন সর্বশ্রেষ্ঠ যোদ্ধা। তারপর এই দেশ হইতে চলিয়া যাইবায় প্রাক্কালে ডফ সাহেব যখন বলিয়া গোলেন—"Brahmo Samaj is a power"—তখন হইতে বাংলাদেশে খ্রীষ্টান পাদরিগাণ নিরুত্তর হইয়া পড়িলেন। তাঁহারা আর ব্রাহ্মধর্মের বিরুদ্ধে বিতর্কে প্রয়ত্ত হইতে সাহস পান নাই। ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে কেশব-চল্লের এই ভূমিকাটি বিশেষভাবেই অমুধাবনযোগ্য। পাদরিদের তিনি

তর্কযুদ্ধে নিরস্ত করিয়াছেন সত্য, কিন্তু বাংলা তথা ভারতবর্ষে গ্রীষ্টের মহব প্রচারে সেদিন তিনিই ছিলেন স্বাগ্রগণ্য। পৃথিবীর কোনো বিশ্বাসী গ্রীষ্টানও বুঝি গ্রীষ্টের প্রকৃত মহব্ এমনভাবে হৃদয়ঙ্গম করিয়া সকলের সন্মুধে তুলিয়া ধরিতে পারেন নাই যেমন পারিয়াছিলেন ব্রাহ্ম কেশবচন্দ্র সেন।

কেশবচন্দ্রের এই বংসরের কর্মজীবনের আর একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা হইল 'রাক্ষবন্ধু সভা' হাপন। ''রাক্ষধর্ম ও তব্বজ্ঞান প্রচার, পুত্তক প্রণয়ন, স্ত্রীশিক্ষা বিধান ইত্যাদি লক্ষ্য লইয়া'' অনেকটা বেথুন সোসাইটির অন্সরণে এই সভা সংস্থাপিত হয়। অন্তঃপুরের মেয়েদের ধর্মবিরহিত শিক্ষাদান করা উচিত নয়, দেখিতে পাই, তখন হইতেই কেশবচন্দ্র এই মতের একজন সমর্থক। এই রাক্ষবন্ধু সভাতেই দেবেন্দ্রনাথ 'রাক্ষসমাজের পঞ্চবিংশতি বংসরের পরীক্ষিত বৃত্তান্ত'' শীর্ষক তাঁহার সেই প্রসিদ্ধ ভাষণ দিয়াছিলেন। এই ভাষণেই তিনি বলিয়াছিলেন—''রেক্ষানন্দ তো কোন অভাব রাখেন না।'' বলা বাছল্য, কেশবচন্দ্রের সর্বাদ্ধীন উন্নতিসাধক বিবিধ প্রশ্নাস লক্ষ্য করিয়াই দেবেন্দ্রনাথ এই কথা বলিয়াছিলেন।

দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর একে একে বিশ বংসর অতিক্রান্ত হইল। এই দীর্ঘকালের মধ্যে ব্রাহ্মধর্মের প্রভাব যথেষ্ট বৃদ্ধি পাইয়াছে; এবং কেশবচন্দ্র যোগদান করিবার পর সেই প্রভাব যেন দিগুণ বৃদ্ধি পাইল। তাঁহাকে পাইয়া ব্রাহ্মসমাজ যেন জমিয়া ভরিয়া উঠিল। সময় অন্তকুল বৃদ্ধিয়া, ভারতবর্ধের অক্রান্ত অংশের সহিত প্রত্যক্ষভাবে পরিচিত হইবার জন্ত কেশবচন্দ্র এইবার প্রচারে বাহির হইবেন স্থির করিলেন। কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজ সম্পর্কে তথন বোম্বাই ও মাদ্রাজের শিক্ষিতদের মধ্যে কিছু কোতৃহলেরও স্পষ্ট হইয়াছে। তাঁহাদের নিকট সমাজের বাণী বহন করিয়া লইয়া যাইবার পক্ষে কেশবচন্দ্র অপেক্ষা আর যোগ্য ব্যক্তি সেদিন কে ছিলেন? সেদিন তো তাঁহারই বলিষ্ঠ কণ্ঠকে আশ্রম করিয়া উদার সার্বভোমিক ধর্মের বাণী ভারতের সর্বত্র এবং ভারতের বাহিরেও সগৌরবে প্রচারিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের ধর্মপ্রচার শঙ্করাচার্য ব্রাহ্মির সঙ্গীচিতন্তের ধর্মপ্রচারের সহিত অনেকটা তুলনীয়। কেশবচন্দ্রের প্রচারযাত্রার সন্ধী ছিলেন অন্ধদাচরণ চট্টোপাধ্যায়।

মাদ্রাজ। ২২ ফেব্রুয়ারি, ১৮৬৪।

একটি স্থল হলে কেশরচন্দ্র বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়—The duties and responsibilities of educated Madrasis এবং বক্তৃতার সময় ছিল সন্ধ্যা ছয়টা। যথাসময়ে কেশবচন্দ্র গিয়া দেখিলেন, 'হেলে প্রায় সাত শত লোক উপস্থিত। মাদ্রাজ টাইমস্ এবং অক্তান্ত পত্রিকায় বিজ্ঞাপন দেওয়া হইয়াছিল, এবং তিনশত কার্ডমাত্র বিতরণ করা হইয়াছিল, তাহাতেই এত লোকের সমাগম। স্থানীয় শিক্ষিত এবং প্রধান প্রধান লোকেরা প্রায় সকলেই আসিয়াছেন। পূর্ণ ছই ঘণ্টাকাল বক্তৃতা হইল, সকলে অতি নিস্তর্কাবে তাহা শ্রবণ করিলেন। ক্লেশবচন্দ্রকে বক্তৃতান্তে প্রায় আধ ঘণ্টাকাল সেখানে থাকিতে হইল, কেন না শত শত

<mark>লোক তাঁহাকে দিরিয়া দাঁড়াইল এবং সকলেই তাঁহার প্রতি অন্তরাগ</mark> প্রকাশ করিতে লাগিল।"

বোম্বাই। ১৭ই মার্চ।

স্থানীয় টাউন হলে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়— The Rise and Progress of the Brahmo Samaj এবং সেদিন তাঁহার এই বক্তৃতা গুনিবার জন্ম প্রচুর লোকসমাগম হইয়াছিল। বোধাইয়ের লোক লিধিত বক্তৃতা শুনিতেই অভ্যস্ত। কেশবচন্দ্রের মৌধিক বক্তৃতা শুনিয়া তাহারা বিস্মিত হইল। সমসাময়িক বিবরণ হইতে জানা যায় যে, এই বক্তৃতার বোষায়ের প্রায় সকল সম্রান্ত ব্যক্তিই উপস্থিত ছিলেন। স্থার জামসেদজি জিজিভয়, বিচারপতি টকর, জগন্নাথ শঙ্কর শেঠ, স্থার আলেকজান্দার গ্রাণ্ট বার্ট, বিচারপতি নিউটন, বিচারপতি পাউচ, খ্রীষ্টীয় মিশনারি উইলসন, ষ্টোবেল, মিঃ বার্ড উড, অধ্যাপক বৃহলার প্রভৃতিকে শ্রোতৃমণ্ডলীর মধ্যে পাইয়া কেশবচন্দ্র যথেষ্ট উৎসাহ বোধ করিলেন। তিনি দেড় ঘণ্টা বক্তৃতা করিলেন। ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাস দিয়া তিনি বক্তৃতা শুরু করেন এবং তারপর সমাজসংস্কারে পৌতুলিকতা বর্জন করা যে প্রয়োজন, এক অদ্বিতীয় ঈশ্বরে দৃঢ় বিশ্বাস ভিন্ন যে উহা সিদ্ধ হইতে পারে না—ইহাই সকলকে স্থন্ধভাবে বুঝাইয়া দিলেন। মাদ্রাজ ও বোম্বাইয়ের সকল কাগজেই কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাগুলির বিশদ বিবরণ প্রকাশিত रहेबाहिन।

মাজাজ, বোম্বাই ও পুণা প্রভৃতি হানে কেশবচন্দ্র শুধু ধর্মপ্রচারই করেন নাই, সেইসব অঞ্চলের বহু বিশিষ্ট ব্যক্তির সহিত তিনি গভীরভাবে মেলামেশাও করিয়াছেন, তাঁহাদের সহিত ভাবের আদান প্রদান করিয়াছেন, এবং জাতিভেদ, পৌত্তলিকতা, রাহ্মসমাজ প্রভৃতি বিভিন্ন বিষয়ে যেমন আলাপ করিয়াছেন, তেমনি সর্বভারতীয় ঐক্যের কথাও আলোচনা করিয়াছেন। বাঙালি, বেহারী, মাজাজী প্রভৃতি বিভিন্ন জাতি বিভিন্ন প্রদেশের অধিবাসী হইলেও, আসলে তাহারা সকলেই যে এক জাতিভারতবাসী—এই ঐক্যবোধের বাণী সেদিন সর্বপ্রথম কেশবচন্দ্রের কণ্ঠেই ধ্বনিত হইয়াছিল। কোথাও কেহ কেহ তাঁহাকে নিমন্ত্রণ করিয়া সন্মান

দিয়াছে। এমন কি, এটান প্রচারকদিগের সহিতও তিনি সমানভাবেই মেলামেশা করিয়াছেন। বোষাইতে রেভারেও ডাঃ উইলসন তো তাঁহাকে স্বগৃহে নিমন্ত্রণ করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন। মহারাজা দলীপ সিং পর্যন্ত তাঁহার সহিত আলাপ করিয়া কৃতার্থ হইয়াছিলেন। সর্বত্র সকলেই তাঁহার জীবনের বিশ্বাস, উৎসাহ ও উপ্তম দেখিয়া মৃয় হইল। তাঁহার হাদয়ের অয়ি যেন সর্বত্র বিশ্বাপ হইল। পরবর্তীকালে কেশবচন্দ্রের এই আদর্শকে সম্মুখে রাখিয়াই সমাজের প্রচারকগণ প্রচারকার্যে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। এইভাবে বাজ্বর্মের বিজয়পতাকা উড়াইয়া এবং সর্বভারতীয় ঐক্যবোধের বাণী প্রচার করিয়া কেশবচন্দ্র এপ্রিলের মাঝামাঝি কলিকাতায় ফিরিলেন।

ব্রান্ধসমাজে তথনো জাতিভেদ বিশ্বমান ছিল। কেশবচন্দ্র প্রথম হইতেই ইহা নির্মূল করিতে চাহিয়াছিলেন এবং ইহার জন্ম তিনি অসবর্ণ বিবাহকে উৎকৃষ্ট উপায় বলিয়া মনে করিলেন। তাই দেখিতে পাই যে, বোম্বাই হইতে ফিরিয়া তিনি এই বিষয়ে আবার উভোগী হইলেন। ছই বৎসর পূর্বে প্রথম অসবর্ণ বিবাহ দিয়া তিনি বহু অকল্যাণের আকর জাতিভেদের মূলে কুঠারাঘাত করিয়াছিলেন এবং পরে "ইণ্ডিয়ান মিরারে এই বিষয়ে প্রবন্ধ লিখিয়া তিনি সকলকে অবৃহিত করিয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন। ফল কিন্তু ভালো হইল না। স্বয়ং প্রাধানাচার্য ইহা অনুমোদন করিলেন না। প্রাচীনপন্থী ব্রাহ্মরা কেশবচক্রের প্রতি বিশ্নপ হইলেন। তাঁহারা তথনই দেবেক্সনাথকে কেশবচক্র সম্বন্ধে সাবধান করিয়া দিলেন। ব্রহ্মানন্দের প্রতি মৃহ্ধির অসাধারণ অফুরাগ, তাই মুখে কিছু বলিলেন না, "কিন্তু মহ্ধির মনে ষে একটি গূঢ় রেখাপাত হইল, তাহাতে আর কোনো সংশয় নাই।" কেশবচন্দ্র যথন বোম্বাই ও মাত্রাজে প্রচার করিতে গিয়াছিলেন, তথন সমাজে আর একটি অসবর্ণ বিবাহ সংঘটিত হয় এবং প্রবীণ ব্রাহ্মরা ইহাতে ধোরতর আপত্তি তুলিয়াছিলেন এবং ব্রাহ্মসমাব্দের উত্যোগে সমাজসংস্কারের 'বিষয়টি আলোচনা করিবার জন্ম তাঁহারা দেবেক্সনাথকে এই সময় বিশেষভাবে অন্তরোধ করেন। কলিকাতায় ফিরিয়া আসিয়া কেশবচন্দ্র বৃঝিতে পারিলেন ্য, ব্যাপারটি অনেক দূর পর্যন্ত গড়াইয়াছে এবং নবীন ও প্রবীণ দলের মধ্যে <mark>এই লইয়া বেশ একটি অসন্তোষের ভাবও দেখা দিয়াছে। বিচ্ছেদের ইহাই</mark> ছিল পূৰ্বাভাষ।

উপবীতের প্রশ্নটি আবার উঠিল। তখনো উপবীতধারী উপাচার্যদের দ্বারা বেদীর কার্য সম্পন্ন করা হইত। মহর্ষি কেশবচন্দ্রের বৃক্তির চাপে পড়িয়া পৈতা ত্যাগ করিয়াছেন বটে কিন্তু সমাজে গাঁহারা উপাসনাদির কাজ করিতেন তাঁহাদের সকলেরই পৈতা ছিল। ইহারা হই দিকই বজায় রাথিয়া চলিতেন—''ইহারা উপবীত ধারণ করিয়া হিন্দুসমাজের সহিত ক্রিয়াকলাপে বোগ রাখিয়া, সমাজের উপাসনাদির কার্য করিতেন, অর্থের সহিতও সম্বন্ধ ছিল।" ধর্মজীবনে এইরপ কপট ব্যবহার কেশবচন্দ্র সহ করিতে পারিতেন না। তখন তিনি সোজাস্কুজি বিষয়টি মহর্যির নিকট উপস্থাপিত করিলেন। গুরুতর মতভেদ দেখা দিল। এই প্রসঙ্গে উপাধ্যায় মহাশয় যথার্থই মন্তব্য করিয়াছেন যে, "কেশবচন্দ্র প্রত্যেক সত্য ও তথ্ব জীবনের ক্রিয়ার পরিণত না করিয়া নিশ্চিন্ত থাকিতেন না, মহিদ্ সত্যে ও তথ্ব মুগ্ধ হইয়া উহাতেই আবদ্ধ থাকিতেন, বাহিরে কিছু হইল কি না, তৎসম্বন্ধে উদাসীন থাকিতেন।''

দেবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিভঙ্গির সহিত কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গির একটা মূল পার্থকা ছিল এই যে, একজনের মানসপ্রকৃতি ছিল সংরক্ষণশীলতার গণ্ডীর মধ্যে নিবদ্ধ। আর অক্সজনের প্রকৃতিতে ছিল একটা উদার সর্বজনীন ভাব, যাহার মধ্যে রাহ্মণ-শূদ্র প্রভৃতি জাতিবিচারের প্রশ্ন লেশমাত্র ছিল না; দেবেন্দ্রনাথ চাহিয়াছিলেন একটি আদর্শ হিল্পমাজ গঠন করিতে এবং রাহ্মসমাজের কাঠামোর মধ্যে উপনিয়দের ভিত্তিতে প্রাচীন হিন্দ্র্বেই পুনরুখান ছিল তাঁহার কাম্য। তাঁহার আধ্যাত্মিকপ্রতিভা বিকশিত হইয়াছিল, অনেকটা আর্যমনীয়ার ধাঁচে বেদকে আশ্রয় করিয়া। এইজক্যই তিনি রাহ্মসমাজের বেদীতে অরাহ্মণ কোনো উপাচার্যকে স্থান দিবার বিপক্ষে ছিলেন। কেশবচন্দ্রের প্রকৃতি ছিল সম্পূর্ণ ভিন্ন ধরণের। তিনি চাহিয়াছিলেন একটি নৃতন সমাজ গঠন করিতে, একটি নৃতন ধর্ম স্থাপন করিতে—যে সমাজে, যে ধর্মে জাতিভেদের স্থান নাই। দেবেন্দ্রনাথ পৌত্তলিকতা বর্জন করিয়াছিলেন সত্য, কিন্তু বিবাহাদি অন্ত্র্চানে তিনি

হিন্দ্বিধি মানিয়া চলিবার পক্ষপাতীই ছিলেন, যদিও প্রথম ব্রাক্ষবিবাহ তাঁহারই পরিবারে হইয়াছিল। দেবেজ্রনাথ ব্রিতে পারেন নাই যে সময়ের পরিবর্তন হইয়াছে, সমগ্র মানবজাতি এমন এক মানবপরিবারভৃক্ত হইতে চলিয়াছে। ব্রাহ্মণ-শৃজে বৈষম্য এই বুগে অচল। কেশবচক্রের প্রতিভাষ বৃগের এই দাবী ধরা পড়িয়াছিল—"The demands of the new generation fell upon him thick and fast waiting for a ready response", এবং তাঁহার বৈপ্লবিক মনীয়া কি ভাবে সেই দাবী পূরণ করিয়াছিল, অতঃপর আময়া সেই ইতিহাস আলোচনা করিব।

কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজকে একটি সর্বভারতীয় রূপ দিবার কথা এইবার কেশবচন্দ্র বিশেষভাবে চিন্তা করিতে লাগিলেন। বোম্বাই ও মাদ্রাজ হইতে ফিরিয়া আসিয়া অব্ধি তিনি বিষয়টির গুরুত্ব অন্নভব করিয়াছেন এবং তাঁহার সম্প্র প্রতিভা ও শ্রম ইহার জন্ত নিয়োগ করিতে দূট-সঙ্কল হইলেন। वाश्नात वाहित्त विशास अथारन यक नमाक कथन द्यांपिक हरेसारह, काहात স্বগুলিকে তিনি ঐক্যের স্তত্তে বাঁধিতে চাহিলেন। দেবেন্দ্রনাথও পূর্বে এই চেঠ। করিয়াছিলেন। 'প্রতিনিধিসভা' কেশবচন্দ্রে এই উল্নের ফল। ১৮৬৪ ঞ্রীষ্টাব্দের, ৩০শে অক্টোবর তারিখে কলিকাতা ব্রাক্ষসমাজের দোতলা ঘরে এই সভার প্রথম অধিবেশন বসিল। দেবেক্রনাথ সভাপতি। প্রতিনিধি-সভা স্থাপনের উদ্দেশ্য এবং অভিপ্রায় বর্ণনা করিয়া কেশবচন্দ্র বলিলেন: "ধর্মকে জীবনে পরিণত করিবার প্রণালী লইয়া মতভেদ ঘটিয়াছে। ব্রাহ্মধর্মে একত্ব এবং বহুত্বের সামঞ্জ আছে, ইহাই ইহার মহব। ব্রাহ্মধর্মে भून মতে ঐক্য, প্রণালী সম্বন্ধে স্বাধীনতা। এইটি দৃষ্টিস্থলে রাথিয়া সকল সমাজের একত্র হওয়া সমুচিত। এই উদ্দেশ্য সাধন জন্ম 'প্রতিনিধিসভা' স্থাপন করিবার প্রস্তাব উপস্থিত। সকল সমাজ একতাবন্ধনে বদ্ধ হইয়া সর্বত্র ব্রাহ্মধর্মের সত্য প্রচার করিবেন, এই ইহার লক্ষ্য হইবে।" যথারীতি সভা স্থাপিত হইল; দেবেল্রনাথ উহার সভাপতি হইলেন, কেশবচল্র সম্পাদক। এই একই সময়ে কেশবচন্দ্ৰ 'ধৰ্মতত্ত্ব' নামে একথানি বাংলা পাক্ষিক পত্রিকা বাহির করিলেন।

কেশবচন্দ্রের কর্মপ্রণালী থাঁহারা অন্থাবন করিয়াছেন তাঁহারা একটি

জিনিস লক্ষ্য করিয়া বিশ্বিত হইবেন। কর্মজীবনের প্রত্যেক অধ্যায়, প্রত্যেক স্তরে তিনি চাহিয়াছেন উন্নতি ও বিস্তার এবং পুরাতনকে তিনি সব সময়ই নৃতনের মধ্যে আত্মসাৎ করিয়া লইয়া ধাপে ধাপে অগ্রসর হইয়াছেন। কারণ তিনি ছিলেন নৃতন বুগের একজন নৃতন মাতুর। 'বায়োগ্রাফি অব্ এ নিউ ফেখ' গ্রন্থের লেখক এই প্রসঙ্গে যথার্থ ই মন্তব্য করিয়াছেন যে, "with the progress of ideas and with the expansion of scope of activities, old machinery must give place to new, and old institutions merge into new," এবং তাঁহার পূর্বাপর কার্যপদ্ধতি যদি বিশ্লেষণ করি তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব বে, কলুটোলার সেই সাদ্ধা-কুল, গুড্উইল ফ্রেটারনিটি ও ব্রহ্মবিত্যালয়ের অনিবার্ধ পরিণতি হিসাবে যেমন একদিন সঙ্গত সভার আবির্ভাব হইয়াছিল, আজ সেই সদত সভারই স্বাভাবিক পরিণতি হিসাবে দেখা দিল প্রতিনিধিসভা। ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিয়া অব্ধি কেশ্বচন্দ্র সর্বদাই ইথার consolidation চাহিয়াছেন—সমস্ত সমাজগুলিকে ঐক্যন্থতে বাঁধিতে চাহিয়াছিলেন। গ্রাহ্মবন্ধুসভা ছিল ইহারই প্রথম প্রয়াস। তথন কলিকাতার চারটি সমাজকে লইয়া সমগ্র ভারতবর্ষে ব্রাহ্মসমাজের সংখ্যা ছিল ৪৫টি। ১৮৬৪তে সেই সংখ্যা দাঁড়াইল পঞ্চাশে এবং সমগ্র ভারতে ব্রাক্ষধর্মাবলম্বীর সংখ্যা তথন ছুই হাজার ছিল। প্রতিনিধিসভার প্রয়োজন তখন ঐতিহাসিক কারণেই অনিবার্যক্রপে দেখা দিয়াছিল এবং সেই সভার মঞ্চ হইতেই কেশবচন্দ্র তাঁহার বৈপ্লবিক কার্যপদ্ধতি আর একবার ঘোষণা कतिलान ; প্রচারকার্য, সমাজসংস্থার ও জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষাবিস্তার, ন্ত্রীজাতির উন্নতিবিধান, এবং জাতিভেদ দূর করিয়া বিবাহ প্রভৃতি সামাজিক ক্রিয়াকর্মের বিধিনিয়মের আমূল পরিবর্তন সাধন—এই সব বিভিন্ন ও বহুমুখী উন্তমের ভিতর দিয়া কেশবচন্দ্র ধর্মকে প্রাত্যহিক জীবনে রূপায়িত করিতে চাহিলেন। মোট কথা, "The Pratinidhi Sabha was intended to be an effective machinery for consolidating the Samajes and for organising misssion work, extensively and intensively," এবং ইহার ভিতর দিয়াই তিনি বাহ্মসমাজকে একদিকে গণ্তন্ত্রপ্রণালীতে স্থাঠিত করিতে চাহিলেন এবং অন্ত দিকে বিভিন্ন প্রদেশের শিক্ষিত, উন্নতিকামী, সংস্কারপ্রয়াসী ব্যক্তিগণের সহিত সহযোগিতা করিয়া সমস্ত ভারতের জন্ম একটি 'চার্চ' স্থাপনের পরিকল্পনা গ্রহণ করিয়াছিলেন। পরবর্তীকালে ইহাই ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের মধ্য দিয়া রূপ লইয়াহিল। সকল বিষয়ে আমূল পরিবর্তন প্রয়াসী ও বিপ্রবাত্মক প্রগতির পক্ষপাতী কেশবচন্দ্রের চিন্তা ভাবনার সহিত রক্ষণশীল দেবেক্দ্রনাথের মিল না থাকাই স্বাভাবিক এবং সেই কারণেই দেখিতে পাই, তিনি কেশবচন্দ্রের বিবিধ সংস্কারকার্য সম্পূর্ণরূপে অন্তমাদন করিতে কুঠা বোধ করিতেন।

ব্রাক্ষসনাজের প্রচার কার্য ও ইহার সহিত ট্রাষ্টাদিগের প্রকৃত সম্পর্ক কি, এই বিষয়টি বিশেষভাবে আলোচিত হইল। তৃতীয় অধিবেশন ব্রাক্ষসমাজ গৃহে হয় নাই, হইতে দেওয়া হয় নাই, ইহা চিৎপুর রোডে হিলু মেট্রোপলিটান কলেজে হইয়াছিল। এই অধিবেশনে প্রতিনিধিসভা সিয়াস্ত করিলেন যেট্রাষ্টাগাণ সমাজের সম্পত্তিরই ক্যাসরক্ষক, কিন্তু সমাজের প্রচারকার্য নিয়ম্বণ করিবার ক্ষমতা ইহাদের থাকিতে পারে না, তাহা হইলে রামমোহনের ট্রাষ্ট্রতীডই মিধ্যা হইয়া যায়।

ষতই দিন যাইতে লাগিল প্রাচীন ও নবীন দলের মধ্যে বিরোধ ততই বৃদ্ধি পাইতে লাগিল; একদিকে ব্রহ্মানদী দল, অন্তদিকে মহর্ষির দল—পরস্পরের প্রতি বিদ্বেষভাবাপন্ন হইয়া উঠিতে লাগিলেন। ১৮৬৫ প্রীপ্তাব্দেই বিষয়টি চরমে উঠিল। সত্যেক্তনাথ ঠাকুর মহর্ষির আত্মচরিতের ইংরেজি অন্তবাদের ভূমিকায় এই বিষয়টির একটি স্থলর বিশ্লেষণ দিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন—"Keshub was a reformer of a more pronounced type. A time came when Maharshi could no longer pull together with his conservatism…he drew back in alarm…
A struggle between two such temperaments and such opposite ideas was bound to end in disruption and matters soon came to a crisis". কিন্তু আমরা জানি বিচ্ছেদের আরো একটি কারণ ছিল।
১৮৬৫-র শর্ৎকালের ঝড়ে সমাজগৃহ ক্ষতিগ্রন্ত হওয়ায় গৃহসংস্কার প্রয়োজন

হইল। সেই সময়ে মহর্ষির গৃহেই উপাসনার ব্যবস্থা হয়। নভেম্বর মাসের এক ব্ধবার সন্ধ্যায় কেশবচন্দ্র কয়েকজন উপবীতত্যাগী উপাচার্যসহ যথন জ্যোড়াসাঁকোয় মহর্ষির ভবনে আসিলেন তথন তিনি দেখিলেন যে তাঁহার। আসিবার পূর্বেই উপবীতধারী উপাচার্যগণ মহর্ষির নির্দেশে উপাসনা আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন।

- —এমন কেন হইল ? বিক্ষুদ্ধ চিত্তে প্রশ্ন করিলেন কেশবচন্দ্র।
- —ইহা তো আর সমাজগৃহ নহে, ইহা একজনের বাটীতে উপাসনা, উত্তর দিলেন মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ।
- —কিন্তু তব্বোধিনীতে উপাসনার প্রকাশ্য নোটিশ ছাপা হইয়াছে, স্বতরাং ইহাকে কোনোমতেই পারিবারিক উপাসনা বলা চলে না।

দেবেন্দ্রনাথ নিক্নন্তর। ইহার পরই তিনি "কোনো সভা আহ্বান না করিয়া, কাহাকেও কোনো কথা না বলিয়া, কেশবচন্দ্র প্রভৃতিকে সমুদ্র ভার হইতে অবস্থত করিবার মানসে, ট্রাষ্ট্রী বলিয়া কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সমস্ত ভার নিজ হত্তে গ্রহণ করিলেন।"

কেশবচন্দ্র ও মহর্ষির মধ্যে বিচ্ছেদের বিষয়টি ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়; সেই কারণে ইহার বিশদ আলোচনা অপ্রাসদিক হইবে না। সমসাময়িক বিবরণ অপেক্ষা আমরা এই বিষয়ে দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্রের পত্রাবলীর উপর নির্ভর করিব। উপবীত ও জাতিভেদের প্রশ্ন লইয়াই উভয়ের মধ্যে মতবিরোধ এবং বিচ্ছেদ দেখা দিয়াছিল। দেখা যাক এই প্রসঙ্গে দেবেন্দ্রনাথ পূর্বাপর কী অভিমত প্রকাশ করিতেন। ১৮৫০ থ্রীষ্টাব্দে রাজনারায়ণ বস্থকে এক পত্রে মহর্ষি লিখিতেছেন: "আমার মতে ব্রাহ্মদিগের উপনয়ন অধর্মসন্মত নহে। অতএব অবশ্য তাহা পরিত্যাগ করিতে হইবে; যদি ব্রাহ্মদিগের উপনয়নই পরিত্যাগ করিতে হইল, তবে আর ব্রাহ্মণ শুদ্র প্রভৃতি জাতিভেদ কোথায় থাকে যে বিবাহের সময়ে জাতিভেদ করা যায় ?" ঐ বছরের আর একথানি পত্রে লিখিতেছেন: "এক্ষণে এমত সময় উপস্থিত হয় নাই, যাহাতে জাতিভেদ ভঙ্গ করা যায়। কিন্ত ক্রমে কালে যে জাতিভেদ থাকিবে না তাহা স্পষ্ট বোধ হইতেছে, যেন্তের্থ নানা ঘটনা সেই জাতিভেদ ভঙ্গ বিষয়ে উন্থ্র হইয়াছে। তে পরিবর্তন হইতে

আরম্ভ হইয়াছে, তাহাতে কাহারও বাধা দিবার সাধ্য নাই।" ১৮৬০ থ্রীপ্টাব্দের এক পত্রে লিখিতেছেনঃ "আমি পরীক্ষা করিয়া দেখিলাম যে বাক্ষণ পণ্ডিতের দ্বারা উপাচার্যের কর্ম স্থন্দররূপে কোনোরূপেই সম্পন্ন হয় না। কলিকাতার ব্রাক্ষসমাজে ব্রাহ্মণ পণ্ডিতগণকে উপাচার্য রাখিয়া তাঁহাদের এ ধর্ম বিষয়ে উদাস্থা দেখিয়া এইক্ষণে তাহাদের প্রতি নিরাশ হইয়াছি। ব্রাহ্মণ না হইলে উপাচার্য হইবে না, এ কথারও মুণ্ডে ব্জ্ঞাঘাত করা যায়। প্রাহ্মান ব্রাহ্ম অপেক্ষা কি কপট ব্রাহ্মণ ভাল ?" ১৮৬২-তে এক পত্রে লিখিতেছেনঃ "ব্রাহ্মদিগের মধ্যে জাতিভেদ থাকিতে পারে না। ব্রাহ্মদিগের মধ্যে জাতিভেদ নাই। ব্রাহ্মণশুদ্রের মধ্যে পরম্পার আদানপ্রদান হইতে পারে।"

এইখানে আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, জাতিভেদ ও পৈতা ফেলা— এই ছইটি বিষয়ে দেবেক্সনাথ যেন অনেকটা দোলায়মান চিত্ত। ১৮৬২ এটিয়ন্তে কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে অভিষিক্ত করিবার সময়ে মহর্ষিই বুলিয়াছিলেনঃ "তোমার উপদেশ ও অনুষ্ঠান যেন ব্রাহ্মদিগের অমৃতের সোপান হয়।" দেবেল্রনাথ যধন ব্রাক্ষসমাজগৃহে প্রতিনিধিসভা বা প্রচার-সম্বন্ধীয় কাজ বন্ধ করিয়া দিবার নির্দেশ দিলেন, তখন (১৮৬৫, ৫ই মে) এক পত্ৰে কেশবচন্দ্ৰ তাঁহাকে লিধিলেন—"আপনি পূৰ্বে বলিয়াছিলেন যে ব্রাহ্মসমাজ-গৃহ ট্রাষ্টডীড অনুসারে কেবল উপাসনার জন্ম ব্যবহৃত হইবে, এবং প্রচারের জন্ম ভিন্ন স্থান আবশ্যক; কিন্তু ঐ গৃহে আবার (ট্রাইডীডের বিরুদ্ধে ) প্রচারের জন্ম বন্ধবিভালয় সংস্থাপিত হইল, তবে পূর্বের ভায় তথায় প্রতিনিধিসভা বা প্রচারসম্বন্ধীয় অন্তান্ত কার্য কেন হইবে না, তাহা ব্ঝিতে পারি না। এইমাত্র বোধ হয় যে, উক্ত সভা এবং আমাদের সমুদয় কার্য আগনি ব্রাহ্মসমাজের উন্নতির প্রতিবন্ধকস্বরূপ জ্ঞান করেন ও তৎপ্রতি উৎসাহ मान कतिए आपनि जीठ रन। किन्छ आवात आपनिरे প্রতিনিধিসভার সভাপতি এবং প্রচারকার্যের অন্তত্তর অধ্যক্ষ; তবে এ সকল বিষয়ে আপনি বিশেষ অনুরাগ ও উৎসাহ প্রকাশ না করিয়া কি ক্ষান্ত থাকিতে পারেন? …যুখন বর্তমান গোলমালের স্ত্রপাত হয়, তথনই আমি বলিয়াছিলাম যে, कन कम कम कम विवे रहेत प्रत प्रक्ति ना रहेतन, हेरा रहेत प्रतामाय দলাদলি হইবে; কিন্তু তথন আপনি এ কথায় উপেক্ষা করিয়াছিলেন।…

<mark>আপনি আমাদের কার্যের কিছুমাত্র ব্যাঘাত না করিয়া যদি কেবল সমাজের</mark> ট্রাষ্ট সম্পত্তি সম্বন্ধীয় কার্যে নিযুক্ত থাকিতেন এবং বিরোধী না হইয়া পৃথকভাবে স্বীয় লক্ষ্য সংসাধন করিতেন, তাহা হইলে এত গোলের সম্ভাবনা থাকিত না।" ইহার উত্তরে মহর্ষি লিখিলেন ( ৬ই মে, ১৮৬৫):—"বথার্থ ই আমি এই কথার উপেকা করিয়াছিলাম। কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজ আমার কার্যের পরিমিত ক্ষেত্র, আমি তথায় ত্রাহ্মদিগের ও ঈশ্বরপরায়ণ সাধুদিগের সঙ্গে একত্র হইয়া ব্রশ্নোপাসনা করিব…ইহা করিলে যদি তোমার বিপক্ষতা করা <mark>হয়, তবে ইহার উপায় নাই। · · · তোমার সহিত যুক্ত থাকিয়া, এই ছয় বংসরে</mark> তোমার নিকট হইতে যে কিছু উপকার প্রাপ্ত হইয়াছি, তাহার জন্ত তোমার প্রতি ক্বতজ্ঞ।" ইহার উত্তরে কেশবচন্দ্র লিখিলেন (১৩ই যে, ১৮৬৫): <mark>"আমার বাস্তবিক হুঃখ হইতেছে যে, ছয় বৎসরকাল এত গভীর যোগসত্ত্বেও</mark> আপনি আমাকে চিনিতে পারিলেন না। . . আপনার লেখার ভাবে বোধ হইতেছে যে, আমার যে সকল সদ্গুণ আছে, তাহা আমি গৌরবের জ্ঞ নিয়োগ করিতেছি, এবং আমি যাহা কিছু করিতেছি, স্কলই জয়লাভের জন্য—এই কারণেই আমি সম্প্রতি আপনার অপ্রীতিভাজন হইয়াছি।··· আমার অন্তরে ঈশ্বর একটি আদর্শ নিহিত করিয়া দিয়াছেন, যাহাতে তদহসারে আমি ধর্মপ্রচার ও সমাজসংস্কার করিতে পারি, ইহাই আমার জীবনের উদ্দেশ্য ও কার্য। ... আমাকে আপনি বুঝিতে না পারাতেই ত্র-বোধিনী সভার মত, অক্ষয়কুমার দত্তের মত, আমাকে বিল্পজ্ঞান করত, আমাকে বিদায় করিয়া, নিশ্চিন্ত ও নিদণ্টকরূপে ব্রাক্ষসমাজকে স্বীয় ইচ্ছাহ্মারে শাসন ক্রিবেন, এরপ কৃতসংকল্প হইয়াছিলেন। কিন্তু ব্রাক্ষধর্ম বা ব্রাক্ষসমাজ সম্বন্ধে আপনি যাহা কিছু করিবেন, তাহা আপনার কার্য কিরূপে বলিব, সাধারণ ব্রাহ্মেরা তাহাতে কিরূপে উপেক্ষা করিবেন, যথন ব্রান্তধর্ম ও ব্রান্তসমাজ সাধারণের। আমার অন্তরে ্যে আদর্শ আছে, তদক্ষারে আমায় কার্য করিতেই হইবে।" ইহার পর কেশবচন্দ্র, প্রতাপ-চন্দ্র প্রমুখ ছয়জনের স্বাক্ষরিত একখানি পত্রের উত্তরে মহর্ষি তাঁহার শেষ ক<sup>থা</sup> জানাইলেন—"তোমাদের ইচ্ছার অন্তক্ল অভিপ্রায় ব্যক্ত করিতে পারিলাম ना ।"

ইহার পর পৃথক ব্রাহ্মসমাজ সংস্থাপন ভিন্ন অন্ত কোনো উপায় ছিল না। আসল কথা, ত্রিশ বৎসর পরে ব্রাহ্মসমাজে যখন পরিবর্তন প্রয়োজন হইল, তথন কেশবচন্দ্র তাঁহার দূরদৃষ্টির বলে ব্ঝিলেন যে—"কালের উন্নত ভাবের স্হিত যোগ রাথিয়া, জনসমাজের নৃত্ন ভাব ও নৃত্ন অভাব অনুসারে ইহার কার্যপ্রণালী পরিবর্তন না করিলে" ব্রাক্ষসমাজের উদ্দেশ্যই বার্থ হইরা বাইবে। মহর্ষি যতদিন পারিয়াছেন, অপ্রতিহত ও নিঃস্বার্থ মত্নের সহিত ততদিন তিনি ব্রাক্ষসমাজের উন্নতিসাধন করিয়াছেন—একথা স্বীকার করিতে কেশবচল্র কিছুমাত্র কুটিত হন নাই। কিন্তু ব্যক্তি অপেক্ষা সমাজ বড়ো— ব্যক্তিবিশেষের শান্তিমুধ বিদ্মিত হইবে বলিয়া সমাজের বৃহত্তর স্বাথকে তো তিনি উপেক্ষা করিতে পারেন না। যদি বুঝিতেন, ব্রাহ্মসমাজ নিতান্তই ঠাকুরবাড়ির পারিবারিক সম্পত্তি, তাহা হইলে কেশবচন্দ্র হয়তো—হয়তো কেন, নিশ্চয়ই—এই অপ্রীতিকর বিচ্ছেদ ডাকিয়া আনিতেন না। দেবেন্দ্রনাথ যখন ট্রাষ্ট্রক্ষমতা প্রকাশ করিলেন, তথন তিনি মনে করিয়াছিলেন যে সেই ক্ষমতার বলে তিনি কেশবচক্রের অগ্রগতিকে নিরস্ত করিবেন, হয়তো কেশবচক্র তাঁহার সিদ্ধান্তে হস্তক্ষেপ করিতে চাহিবেন না। কিন্তু একটি ক্ষেত্রে তিনি ভুল করিয়াছিলেন—ব্রাক্ষসমাজ সর্বসাধারণের সম্পত্তি, এবং কেশবচন্দ্রও অস্তান্ত ব্রান্সের ন্থায় সেই সমাজেরই একটি অঙ্গ, ইহা মহর্ষি ব্ঝিতে চাহেন নাই। রামমোহনের মহৎ আদর্শকে কেশবচল্র সেদিন এমনি করিয়াই রক্ষা করিয়া, উহাকে যুগপ্রয়োজন অনুযায়ী বিস্তার ও উন্নতির পথে লইয়া যাইতে চাহিয়াছিলেন। সেই জগুই না তিনি দেবেক্সনাথকে বলিতে পারিয়া-ছিলেন—''ঈশ্বর যখন সহায়, তথন আর আমার ভয় কি ?"

এই বিচ্ছেদ ইতিহাসের নেপণ্য বিধানেই হইরাছিল। দেবেক্রনাথ থেমন স্বীয় ব্যক্তিগত আদর্শে অটল ছিলেন, কেশবচক্রও তেমনি ব্রাহ্মধর্মের মূল আদর্শে ছিলেন অবিচলিত। তাই দেখিতে পাই যে, এই ঘটনার পনর বংসর পরে তিনি সেবকের নিবেদনে লিখিলেনঃ "প্রথম যুদ্ধ একেশ্বরবাদের যুদ্ধ, দ্বিতীয় যুদ্ধ বিবেকের যুদ্ধ। পুরাতন অভ্যন্ত ভাবের সহিত নূতন নূতন ভাবের বিরোধ হইতে লাগিল। এই ক্ষুদ্র মনের মধ্যে অধিকাংশ কেবল বক্ষজ্ঞান লইয়াই সম্ভষ্ট রহিলেন, কিন্তু কয়েকজন সেই জ্ঞান জীবনে পরিণত করিবার জন্ম দৃঢ়প্রতিজ্ঞ এবং ব্যাকুল হইলেন।…এই দ্বিতীয় যুদ্ধ ঘোরতর যুদ্ধ।"

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের দ্বিতীয় পর্ব এইখান হইতেই আরম্ভ। অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্র অতঃপর কিভাবে উদার ও জীবন্ত সত্যের উপরে ব্রাশ্বধর্মকে সংস্থাপিত করিয়া এই ধর্মে নিধিল মানবের অধিকারকে স্বীকৃতি দিলেন, এইবার আমরা তাঁহার জীবনের সেই কাহিনী বলিব।

কেশবচক্র ও দেবেক্রনাথের মধ্যে যে বিচ্ছেদ আসলে তাহা ছিল আদর্শের সংঘাত, নবীন ও প্রবীণদলের মধ্যে আদর্শের সংঘর্ষ। এইরকম সংঘাত-সংঘর্ষ ইতিহাসের নেপথ্য বিধানেই ঘটিয়া থাকে, ব্যক্তিবিশেষ বা কোনো একটি ঘটনা ইহার উপলক্ষ্য মাত্র হইয়া দাঁড়ায়। এই বিরোধ বা বিচ্ছেদ যদি ব্যক্তিগত কারণে ঘটিত তাহা হইলে মুসৌরি পাহাড় হইতে শেষ বয়সে মহর্ষি প্রতাপচন্দ্র মজুমদারকে এক পত্তে কখনই লিখিতেন নাঃ "এইক্ষণে ব্রহ্মানন্দের কথা কি বলিব…তাঁহার জীবন ধর্মের জন্ম, সূর্যের ন্যায় তাঁহার প্রতাগ—উজ্জ্বল তাঁহার মুখন্তী। সে মুখন্তী অভাপি আমার হৃদয়ে জাগ্রৎ রহিয়াছে। যদি আমার এই মনে কাহারও প্রতিমা থাকে, তবে দে তাঁহারই প্রতিমা।… তাঁহার জন্ম আমার মন কিন্তু বড়ই ব্যথিত হয়। তাঁহার পক্ষ ও তাঁহার মত যদি আমি সমর্থন করিতে পারিতাম তাহা হইলে কত আনন্দ যে লাভ করিতাম, তাহা বলিতে পারি না।" অন্তদিকে কেশবচন্দ্রও শেষবয়সে তাঁহার জীবনের ধর্মপিতাকে কথনো লিখিতে পারিতেন না—"আমি আপনার সেই প্রাতন ব্রহ্মানন্দ, সন্তান ও দাস।" স্কুতরাং অভিসন্ধিপরায়ণ ব্যক্তিগণ ইতিহাস রচনার নামে যাহাই কেন বলুন না, প্রকৃত ইতিহাস এই সাক্ষাই দিতেছে যে, আদর্শের জন্ম পৃথক হইলেও এই হুই যুগ-নায়ক—দেবেল্রনাথ ও কেশবচন্দ্র—অন্তরের দিক দিয়া পরস্পরের প্রতি এক অক্ষয় প্রীতির বন্ধনে চিরকাল আবদ্ধ ছিলেন।

কেশবচন্দ্র যে দেবেন্দ্রনাথের সহিত একসঙ্গে থাকিয়া আর কাজ করিতে পারিবেন না, ইহার প্রথম প্রকৃত আভাস আমরা পাই ১৮৬৫ খ্রীষ্ট্রান্ধের ২৩শে জাতুয়ারির সাম্বাৎসরিক উপাসনা বক্তৃতায়। সেইদিন কলিকাতা ব্রাহ্বান্দের বেদী হইতে কেশবচন্দ্র ঘোষণা করিয়াছিলেন: "Our cathedral is the universe, our object of worship is the Supeme Lord, our Scripture is intuitive knowledge, our path to salvation

is worship, our atonement is by self-purification, our guides and leaders are all the good and great men." ইহাৰ পৰই প্ৰস্তি-শীল দল রক্ষণশীল দল হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া গেলেন। ইহা ১৮৬৫ এটাবৈৰের ফেব্রুয়ারি মাসের ঘটনা। ছই দলকে সন্মিলিত রাখিবার জন্ম বহু চেষ্টা করা হয়, কিন্তু শেষ পর্যন্ত উহা ব্যর্থ হইল। অতঃপর বিষয়টি সংবাদপত্রের আন্দোলনের বিষয় হইরা উঠিল। 'ইংলিশম্যান' পত্রিকার এ সম্বন্ধে একটি স্থদীর্ঘ প্রবন্ধ বাহির হইল। 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' কেশবচক্র 'ইংলিসম্যানে'র প্রবন্ধের জ্বাবে একটি স্থূদীর্ঘ প্রবন্ধ লিখিলেন। জনসাধারণের মনে বিষয়টি লইয়া যে ঔৎস্ক্তা দেখা দিয়াছে তাহা যুক্তির ঘারা নিরসন করিয়া তিনি লিখিলেনঃ "বিবিধ জনশ্রতিতে যখন ক্ষতি হইবার সম্ভাবনা, তথন আমাদিগের কর্তব্য এই যে, সাধারণের যে সন্দেহ উপস্থিত হইয়াছে, তাহা অপনয়ন করিবার জন্ম স্পষ্ট ভাষায় বিনা বর্ণনাধিক্যে যথার্থ ঘটনা প্রকাশ করি। ···কোন ব্যক্তিগত ভাব বা সামান্ত মতগত পার্থক্য জ্নু, স্মাজের মর্মগত কল্যাণ এবং সাধারণের প্রতি কর্তব্য বিশ্বত হইয়া, পূর্ব সম্পাদক ও অধ্যক্ষগণ সমাজের সহিত সম্দয় সম্বন্ধ পরিত্যাগ করিয়াছেন, এরপ অনুমান করিলে তাঁহাদিগের প্রতি একান্ত অবিচার হয়। পক্ষান্তরে বাধ্য হইয়া তৃঃধের সহিত তাঁহাদিগকে পদত্যাগ করিতে হইয়াছে। ট্রাষ্টাগণ পদ পরিত্যাগ করিতে তাহাদিগকে বাধ্য করিয়াছেন। ... ট্রাষ্টাগণ বলিতেছেন, 'কলিকাতা সমাজ' বলিতে রামমোহন রার স্থাপিত উপাসনার্থ ট্রাষ্ট গৃহ ব্ঝার, স্তরাং গাহারা আইনতঃ উহার ট্রাষ্টা, কেবল তাঁহাদিগেরই উহার কার্য নির্বাহ করিবার অধিকার। ব্রাহ্মসাধারণ বলিতেছেন যে, 'কলিকাতা সমাজ' বলিতে ব্রাহ্ম-ভাত্মওলী বা সমাজ ব্ঝায়, স্বতরাং সাধারণ মনোনয়ন দারা যাহা ছির হয়, তদ্বাতীত অন্ত কোন কর্তৃত্বের তাঁহার। প্রতিবাদ করেন।" সমাজ ট্রাষ্টীদ্বারা শাসিত হইতে পারে না—এই মূল প্রশ্নই সেদিন কেশবচক্র তুলিয়াছিলেন। এবং সেই সঙ্গে তিনি ইহাও বলিয়াছিলেন যে, রামমোহন যে ট্রাষ্টডীড করিয়া গিয়াছেন, সেই দলিল অহ্যায়ী ট্রাষ্টা ব্রান্ধ হইতেও পারেন, না হইতেও পারেন। স্নতরাং এই অবস্থায় ব্রাক্ষসাধারণকে কার্যনির্বাহ করিতে না দিয়া, ট্রাষ্ট্রীগণের সমস্ত ভার গ্রহণ করা—একনায়কতন্ত্রেরই সামিল। ধর্মের ক্ষেত্রে ইহার পরিণাম যে কিছুতেই ভালো হইতে পারে না, সেদিন কেশবচক্র বহু যুক্তি দ্বারা সেই কথাই দেবেক্রনাথকে বুঝাইতে চাহিয়াছিলেন।

কেশবচল্র শুধু মিরারে লিধিয়া নিরত্ত হইলেন না। রামমোহনের উদার ও সার্বভৌম আদর্শকে সংকীর্ণতার হাত হইতে মুক্ত রাধিবার জন্য একদিন প্রকাশ্যে বক্তৃতাও দিলেন। বক্তৃতার বিষয়: The struggle for religious independence and progress in the Brahmo Samaj; বকৃতার তারিথ ছিল ২০শে জুলাই, ১৮৬৫ অর্থাৎ বিচ্ছেদের ছয় মাস পরে। গোপাল মল্লিকের বাড়িতে এই বক্তৃতা হয় এবং ইহাতে যে জনসমাবেশ হইয়াছিল তাহাকে ডক্টর প্রেমস্থন্দর বস্থ তাঁহার পুস্তকে 'large and distinguished' বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচক্রের বহু বিখ্যাত বক্তৃতাগুলির মধ্যে ইহা অন্ততম এবং ব্রাহ্মসমাজের সমগ্র ইতিহাসে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ ভাষণ। তিন ঘণ্টাব্যাপী এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র বিবাদের মূল ও প্রকৃতি আন্মপূর্বিক বিশ্লেষণ করেন এবং সকলেই উহা মনোযোগের সহিত শ্রবণ করেন। কিন্তু ইহাতেও কোন কাজ হইল না। তথন কেশবচন্দ্ৰ An Appeal to young India শীৰ্ষক একটি পুস্তিকা প্রকাশ করিলেন। সেই পুস্তিকায় তিনি ভারতবর্ষের সামাজিক ইতিহাস সমগ্রভাবে আলোচনা করিয়া লিখিলেন: "You must admit the necessity of a thorough reformation of Hindu society...Those who desire to fight the battle of reform must be first of all suitably armed with a strong and abiding sense of duty... I appeal to the conscience, not to the intellect of young India... Then truth shall shine throughout the length and breadth of India and harmony reign among its vast population." কেশবচন্দ্রে এই আবেদন, নবীনদলের হাদয়কে স্পর্শ করিল। তাঁহারা তাঁহার যুক্তির সারবতা উপলব্ধি করিয়া কেশবের অমুগামী হইলেন।

এই প্রসঙ্গে একটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য। ট্রাষ্টীগণ সমাজের সম্পত্তি হন্তগত করিয়া, 'ইণ্ডিয়ান মিরার' কাগজখানিকে তাহাদের তত্তাব্ধান হইতে বিচ্ছিয় করিয়া দিলেন। শুধু তাহাই নহে, মিরারে ভবিষ্যতে কেহ যাহাতে তাঁহার

বিনাম্মতিতে লেখা না পাঠান, দেবেক্সনাথ এমন নির্দেশও দিলেন। তখন হইতে কেশবচক্র অন্ত প্রেসে উহা ছাপাইবার ব্যবহা করিলেন। অতঃপর কেশবচক্র স্বাধীনভাবে ইণ্ডিয়ান মিরার পরিচালনা করিতে লাগিলেন।

সমগ্র বিষয়টি অন্থাবন করিলে পরে এই সিদ্ধান্তই অপরিহার্য হইয়া পড়ে (4 "it was not a mere quarrel but a conflict of ideals and principles" এবং এই সংঘর্ষের মূবেও কেশবচন্দ্রের ফ্রন্ত্রের মহত্ব ও উদারতা আরো বেশি করিয়া প্রকাশ পাইল বধন তিনি ইণ্ডিয়ান মিরারের এক সংখ্যায় "The Brahmo Samaj or Theism in India" শীৰ্ষক প্ৰাৰ্থনে রামমোহন ও দেবেন্দ্রনাথ ব্রাহ্মসমাজের সংস্থাপন ও সংগঠনে কি করিয়াছেন তাহা অলোচনা করিলেন। সেই প্রবন্ধে মহর্বিকে "মহাপরিবর্তনসাধক দেশ-সংস্কারক" ও তাঁহার নেতৃত্বকে "একজন অন্তুত প্রতিভাসম্পন্ন ব্যক্তির নেতৃত্ব" বলিয়া তাঁহার সম্বন্ধে কেশবচন্দ্র যাহা লিধিয়াছিলেন, মহর্ষির অতি ভক্তরাও তাহা লিখিতে পারিতেন কি না সন্দেহ। তথাপি কেশব-বিরোধিগণ তাঁহাকে ভুল ব্ঝিলেন এবং লোককে তাঁহারা ভুল ব্ঝাইলেন। নিজের আয়ত্ত্বে আসিবার পর হইতে 'মিরারে' কেশবচন্দ্র 'আত্মপরিচর' শীর্ষক প্রবন্ধটিতে স্পষ্টভাবেই ৰলিয়াছেন যে, তিনি চিরকালই বালনীতি ও বালধর্মের মূলস্ত্রগুলি সমর্থন করিয়া আসিয়াছেন এবং সকল অবস্থাতেই তিনি সত্য সমর্থন করিতে ক্বতসংকল্প। তিনি যখন বলিলেন—এাল্লধর্ম কেবল ভারতবর্বের জন্ম বিশেষ নহে, সমুদ্র মানবজাতির উহা ধর্ম, তথন বদি মহর্ষি ইহার মর্মান্তধাবন করিতে পারিতেন, তাহা হইলে হয়তো এই বিচ্ছেদ বেভাবে আসিয়াছিল, ঐভাবে বাদ-প্রতিবাদের ভিতর দিয়া নাও আসিতে পারিত।

## ১৮৬৬, ১১ই নভেম্বর।

উন্নতিশীল দল কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বে ভারতব্র্যায় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপন করিলেন। অতঃপর কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজ 'আদিসমাজ' নামে পরিচিত হইল। মহর্ষির জ্যেষ্ঠপুত্র দ্বিজেল্রনাথ ঠাকুর তথন ইহার সম্পাদক। প্রাচীন-পন্থী ও রক্ষণশীল ব্রাহ্মদের লইয়া দেবেল্রনাথ স্বীয় সংকীর্ণ গণ্ডীর মধ্যে পড়িয়া রহিলেন, নৃতন যুগের প্রয়োজনকে স্বীকার করিয়া লইয়া রামমোহনের ব্রাহ্মসমাজকে উহার নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতির পথে, ব্যাপকতার পথে লইয়া মাইবার মতন প্রতিভা তাঁহার ছিল না। দেবেল্রনাথের মানসগঠনে একটি বড়ো রকমের ত্রুটি এই ছিল যে, তিনি একেশ্বরবাদী ছিলেন সত্য, কিন্তু তাহার চিত্ত রামমোহন যা কেশবচন্দ্রের ক্যায় একটি বিশ্বব্যাপক ভূমিতে বিচরণ করিত না। উপনিষদ এবং হাফেজ—ইহাই ছিল তাঁর ধ্যান-ধারণা ও অমুভূতির সীমানা; বাইবেল তিনি গভীরভাবে পাঠ করেন নাই, গ্রীষ্ট-ধর্মের মর্মমূলে তিনি কখনো প্রবেশ করিবার প্রয়াস পান নাই, কোরাণ তো তিনি স্পর্শই করেন নাই। সেই কারণেই তিনি ব্রাহ্মধর্মকে বিশ্বজনীন ধর্মের স্তরে উন্নীত করিবার কথা কখনো চিন্তা করেন নাই। ইহা করিবার জক্তই সেদিন প্রয়োজন হইয়াছিল কেশবচন্দ্রের মত একজন প্রতিভাবান ব্যক্তির। ১৮৬৬-র পর হইতে তাই আমরা দেখিতে পাই যে ব্রাহ্মসমাজে দেবেল্রনাথের আর বিশেষ কোনো ভূমিকা ছিল না, এখন হইতে কেশবচন্দ্রকে কেন্দ্র করিয়াই সমাজের ইতিহাস আবর্তিত হইতে ধাকিল।

কেশবচন্দ্র এইবার স্বাধীন কর্মক্ষেত্রে নামিলেন।

প্রায় ছয় বৎসরকাল দেবেন্দ্রনাথের সহিত একযোগে কর্ম করিয়। এইবার
তিনি তাঁহার আদর্শকে রূপ দিতে চাহিলেন। সকল ধর্মের মধ্যেই সত্য
আছে—এই ভাবধারাকে তিনি রূপান্তরিত করিয়। বলিতে চাহিলেন—সকল
ধর্মই সত্য এবং এই বোধে উদ্বুদ্ধ হইয়াই তিনি সার্বভৌমিক ধর্ম এবং একটি
বিশুদ্ধ ধর্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত করিবার কার্যে তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও শ্রম নিয়োগ
করিলেন। দেবেন্দ্রনাথের পুত্রাধিক মেহের পাত্র কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজ হইতে
বাহির হইয়া আসিলেন—উনবিংশ শতান্ধীর দ্বিতীয়ার্ধের ইতিহাসে
নিঃসন্দেহে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। তিনি যদি সেদিন এইভাবে বাহির
হইয়া না আসিতেন, তাহা হইলে রামমোহনের ব্রাহ্মধর্ম ঠাকুরবাড়ির
পারিবারিক অনুষ্ঠান হইয়াই থাকিত—সমাজের বৃহত্তর জীবনকে ইহা
কোনোদিনই হয়তো স্পর্শ করিতে পারিত না। ছত্রিশ বংসর অতিক্রান্ত
হইয়াছে, দেবেন্দ্রনাথের প্রতিভা ইহার পশ্চাতে বিশ বংসরের অধিককাল
হইয়াছে, দেবেন্দ্রনাথের প্রতিভা ইহার পশ্চাতে বিশ বংসরের অধিককাল
হইয়াছে থাকিয়াও ইহাকে বেশি দূর অগ্রসর করিয়া লইয়া যাইতে
পারে নাই। ইতিহাসচেতনায় উদ্বুদ্ধ কেশবচন্দ্র সেদিন শুধু আন্তরিক

ধর্মবিশ্বাস আর করেকজন আদর্শনিষ্ঠ যুবককে সম্বল করিয়া এক অসাধ্য সাধনে ব্রতী হইলেন। প্রসদ্ধতঃ উল্লেখযোগ্য যে প্রবীণদের মধ্যে কোন্নগর ব্রাহ্মসমাজের প্রতিষ্ঠাতা শিবচন্দ্র দেব সেদিন কেশবচন্দ্রের এই উভামের সহিত সহযোগিত। করিয়াছিলেন। তিনি চিরদিনই উন্নত ও উদার মতের পক্ষপাতী ছিলেন। দেদিন কেশবচন্দ্র যদি এইরূপ সাহসের কার্যে ব্রতী না হইতেন, তাহা হইলে যেখানকার সমাজ সেইখানেই পড়িয়া থাকিত। কেশবচন্দ্রের প্রকৃত মহত্ত্ব ইহারই উপর প্রতিষ্ঠিত। সেদিন তাঁহার কী ছিল? দেবেজনাথের তায় তিনি ধনবলে বা জনবলে বলীয়ান ছিলেন না; কলিকাতা সমাজ (আদি ব্ৰাদ্ধসমাজ) रुरेट यथन जिनि विष्टित रुरेश आिमलन, ज्यन अस्तिक जीविशाहिलन —কেশবচক্র বুঝি শেষ ইইয়া গেলেন। কিন্তু ধর্মরাজ্যে চিরকাল বিশ্বাসেরই জয় দেখা গিয়াছে। কেশব যে সামান্ত ব্যক্তি নহেন, তাহা অল্পকাল মধ্যেই সকলে বুঝিতে পারিলেন। দেখিতে পাই, আদি ব্রাহ্মসমাজ হইতে কেশবচক্র যথন বিচ্ছিন্ন হইয়া চলিয়া আদিলেন, তথন তাঁহার হাতে রহিয়াছে ত্ইবানি কাগজ—'ধর্মতব্ব' ও 'ইণ্ডিয়ান মিয়ার', আর 'কলিকাতা কলেজের' কর্ত্ব। কাগজ আছে প্রেস নাই—প্রথমেই তিনি একটি মুদ্রাযন্ত্রের ব্যবস্থা করিলেন। এ ছাড়া জাঁহার সঙ্গে ছিলেন কয়েকজন অনুগত ধর্মবন্ধু। এই লইয়াই তিনি অবশেষে কত বড়ো একটি মহৎ ব্যাপার সম্পন্ন করিলেন, এইবার আমরা কেশবচন্দ্রের জীবনের সেই কাহিনীর অভ্যন্তরে প্রবেশ

আদি ব্রাহ্মসমাজ হইতে বিচ্ছিন্ন হইবার অব্যবহিত পরে কেশবচন্দ্রের বিবিধ কর্মপ্রয়াসের মধ্যে সর্বাত্রে 'ব্রাহ্মিকাসমাজে'র কথা উল্লেখ করিতে হয়। ভারতবর্ষের আধুনিক ইতিহাসে ইহাই প্রথম মহিলা প্রতিগ্রান। ইহার আরম্ভ সামাস্থভাবেই পটলডাঙার কিশোরীলাল মৈত্রের একটি ভাড়াটে বাড়িতে হইয়াছিল, কিন্তু পরবর্তীকালে এই ব্রাহ্মিকাসমাজ হইতেই দেশে একাধিক মহিলা সমিতির আবির্ভাব হয়। এই সভার প্রথম অধিবেশনে ইশ্বরকে দেখা সম্পর্কে কেশবচন্দ্র একটি বক্তৃতা করেন; পরে বহু বিশিষ্ট

ব্যক্তি এই সভায় বজ্বতা করিয়াছিলেন। সেইসব বজ্বতার বিবরণ বামাবোধিনী পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছিল।

১৮৬৫। অক্টোবর মাস।

কেশবচন্দ্র ব্রাক্ষর্ম প্রচারের জন্ম পূর্ববন্ধ ভ্রমণে বাহির হইলেন। সঙ্গে ছিলেন বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী ও অঘোরনাথ গুপ্ত। ঢাকা হইতে তিনি ক্রিদপুর ও মৈমনসিংহ গিয়াছিলেন। ঢাকায় তথন তিনটি সমাজ ছিল— ঢাকা বাহ্মসমাজ, লালবাগ বাহ্মসমাজ ও বাংল।বাজার বাহ্মসমাজ। এই তিন সমাজেই তিনি উপদেশ দান ও ধর্মালোচনা করিলেন। তথনো ঢাক। সহরে রীতিমত ব্রাহ্মমণ্ডলী সংগঠিত হয় নাই, সমাজে লোকসমাগ্র হুইত বৃটে, কিন্তু দৈনিক উপাসনা করেন, এমন লোক বিরল ছিল। কেশবচল্র ঢাকায় একমাস কাল অব্স্থান করিয়া এখানকার স্থানীয় লোকদের জীবনে এক নৃতন আধ্যাত্মিক প্রেরণা জাগাইয়া তুলিয়াছিলেন। এইখানে তিনি ইংরেজিতে কয়েকটি ব্জৃতাও করেন। "নগরের ক্বতবিখ যুরোপীয় ও দেশীয় ভদ্রলোক সকল বক্তৃতা শ্রবণ করিয়া চমৎকৃত ও মুগ্ধ হন।…ঢাকা কলেজের তদানীন্তন ধর্মানুরাগী অধ্যক্ষ ব্রেণেণ্ড সাহেব আচার্যের প্রতি বিশেষ আকৃষ্ট হন।" এইবানেই তিনি চুইদিন সর্বপ্রথম বাংলায় মৌধিক বক্তৃতা করিয়াছিলেন; বক্তৃতার বিষয় ছিল—'ব্রাহ্মধর্মের উদারতা' ও 'ব্রাহ্মধর্মের আধ্যাত্মিকতা'। প্রদঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে কেশবচন্দ্রের প্রদিদ্ধ True Faith পুত্তিকথানি নৌকাযোগে পূর্ববঙ্গ ভ্রমণকালে বিরচিত হয়। আয়তনে ক্ষুদ্র হইলেও এবং প্রধানতঃ প্রচারকদের নির্দেশ দিবার উদ্দেশ্যে বির্চিত হইলেও ইহাতে কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক অহুভৃতির গভীরতা দেবিয়া বিশ্মিত হইতে হয়। মিস কলেট এই পুত্তিকা সম্বন্ধে লিখিয়াছেন: "It resembles the mediaeval mystics in its beatific vision of God," কেশবচন্দ্ৰের True faith-এর ভাব এবং ভাষা আমাদিগকে টমাস কেম্পিসের প্রসিদ্ধ 'ইমিটেশন অব ক্রাইষ্ট' বইখানির কথা স্মরণ করাইয়া দেয়।

ইহার পর কেশবচন্দ্র আরো ছইবার ঢাকায় গিয়াছিলেন—১৮৬৯ খ্রীপ্তান্ধের মার্চ মাসে ও ডিসেম্বর মাসে। ইহাই পূর্ববন্ধে তাঁহার শেষ প্রচার-যাত্রা। তাঁহার তৃতীয়বার ঢাকা আগমনের সময়েই এখানে ব্রাহ্মযন্দির প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। পূর্বিদ্ধ ভ্রমণের সময়ে কেশবচন্দ্রের যে ছইজন সদী ছিলেন, প্রসদতঃ সেই সাধু অঘোরনাথ গুপ্ত ও বিজয়য়য়য় গোস্থামী সম্বন্ধে ছইএকটি কথা এইখানে বলিব। অঘোরনাথ ঢাকায় কিছুকাল ব্রন্ধবিত্যালয়ের
অধ্যাপনাকার্যে নিবৃক্ত ছিলেন; তাঁহার চরিত্রের প্রভাব ও সদ্ষ্টান্তে অনেকের
অন্তর্গৃষ্টি বিকশিত হইয়াছিল। ব্রাহ্মসমাজে তিনি বৈরাগ্যের এক উজ্জ্লল এবং
জীবন্ত আদর্শ রাখিয়া গিয়াছেন। আর বিজয়য়য়য় প্রেম ও ভক্তিতে আপ্পৃত
হইয়া ব্রাহ্মসমাজে অপূর্ব ভক্তির উচ্ছাস আনিয়াছিলেন। ব্রাহ্মসমাজের
ইতিহাসে অঘোরনাথ ও বিজয়য়য়য়য়য়য় মতন আত্মস্মাপিত-চিত্ত নিষ্ঠাবান
প্রচারক সেদিন আর তৃতীয় কেহ ছিলেন না; ইংহাদের উভয়ের চরিত্রের
দৃঢ়তার কথা ভাবিলে অবাক হইতে হয়; ইংহাদের ঈশ্বরায়রাগ এতই প্রবল
ছিল যে, এ-জগতের কোনো বাধাই তাঁহাদিগকে কর্তব্যপথ হইতে চ্যুত করিতে
পারে নাই। ইংহাদের বিশ্বাসও ছিল জলন্ত। সাধনাও সেইয়পই গভীর
ছিল। সেদিন কেশবচল্রের প্রচারব্রতে অঘোরনাথ ও বিজয়য়য়য়ই ছিলেন
তাঁহার দক্ষিণ ও বাম হন্তস্বরূপ। সে-ইতিহাস কোনো দিনই মুছিবার
নহে।

কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের দহিত আদর্শগত মতভেদ দেখা দিবার পর
১৮৬৬ খ্রীষ্টান্দের অক্টোবর পর্যন্ত কেশবচন্দ্র এই সমাজের মধ্যে থাকিয়াই কাজ
করিয়াছেন; বাধা যে পান নাই, তাহা নহে—তবে বাধা-প্রতিবন্ধকের ভিতর
দিয়াই তিনি সমান উৎসাহে চারিদিকে ধর্মপ্রচার ও মণ্ডলীবন্ধন করিবার
প্ররাস পাইলাছেন। মতান্তর মনান্তরে পরিণত হয় নাই—এক মন, এক চিন্তা
লইয়াই তিনি প্রতিনিধিসভার ভিতর দিয়া সমাজকে অগ্রগতির পথে লইয়া
গিয়াছিলেন। তখনো প্রচারকার্যের সকল দায়িত্ব তাহারই উপর ক্যন্ত ছিল।
প্রতিনিধিসভা স্থাপিত হইবার পর দেখা গেল য়ে, "ছই-একটি সমাজ ছাড়া
আর সকলেই প্রতিনিধি প্রেরণ করিয়াছেন, সকল সমাজের সংক্রিপ্ত
ইতির্ত্ত প্রস্তুত হইতেছে, ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের কতকগুলি উৎকৃত্ত উপায়
অবধারিত হইয়াছে এবং কতক পরিমাণে কার্যে পরিণত হইয়াছে; একটি
উপযুক্ত প্রচারমণ্ডলী সংস্ত্র্ত হইয়াছে, এবং বঙ্গদেশের নানা প্রদেশে তাঁহাদের

প্রচারকার্য বিভাগ করিয়া দেওরা হইয়াছে।" তথন ব্রাহ্মসমাজের আহুষ্ঠানিক প্রচারক ছিলেন এই সাতজনঃ কেশ্বচন্দ্র, বিজয়ক্তম্ব, অঘোরনাথ, উমানাথ, মহেন্দ্রনাথ, অন্নদাপ্রসাদ ও যতুনাথ।

১৮৬৬ ঞ্রীষ্টাব্দের জান্তুয়ারি মানে ব্রাহ্মসমাজের যে ৩৬তম বাৎসরিক উৎসব হুইল কেশবচন্দ্র তাহাতে যথারীতি যোগদান করিলেন। কলিকাতা ব্রাদ্ধ-সমাজে ইহাই তাঁহার শেষ মাঘোৎসব। এই উৎসবে ব্রান্ধিকাগণকে লইয়া ব্রান্ধিকাসমাজের উৎসব একটি বিশেষ অন্ন ছিল। "এই সামাৎসরিকে কেশবচল্র বিবেক ও বৈরাগ্য বিষয়ে উপদেশ দেন। কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজে এই তাঁহার শেষ উপদেশ। দক্ষিণভারতে প্রচারকার্য যাহাতে শৃঙ্খলাবদ্ধভাবে চলিতে পারে সেইজগু আটমাস পূর্বে কেশবচন্দ্র একজন যোগ্য ব্যক্তিকে কলিকাতার আনিয়া তাঁহাকে ব্রাহ্মধর্মের মূলতন্তাদি শিক্ষা দিয়াছিলেন। এই ব্যক্তির নাম শ্রীধরস্বামী নাইডু। ৭ই ফেব্রুয়ারি এক বিশেষ সভায় এই নবীন প্রচারককে প্রচার বিষয়ে উৎসাহ ও উপদেশাদি দিয়া তাহাকে তিনি প্রচারত্রতে দীক্ষা দিলেন এবং মাজাজে পাঠাইয়া দিলেন। দক্ষিণভারতে ব্রাহ্মসমাজের সংগঠন ও বিস্তারের ইতিহাসে এই শ্রীধরস্বামীর দান অসামান্ত। কুসংস্কারের তুর্ভেত্ত তুর্ব মাদ্রাজে ইনি ব্রাহ্মধর্মের উদার ও সার্বভৌম আদর্শ অক্লান্তভাবে প্রচার করিয়া খ্যাতি লাভ করেন। এমনি করিয়াই কেশবচন্দ্র প্রচারকদের হৃদয়ে প্রচারের স্পৃহা উদ্দীপ্ত করিতেন। পরবর্তী কালে শ্রীধরস্বামীর দৃষ্টান্তে বোঘাই, পাঞ্জাব এবং অন্তাক্ত দেশ হইতে অনেক উৎসাহী ধর্মামুরাগী ব্যক্তি প্রচারব্রতে জীবন সমর্পণ করিয়া দিকে দিকে ব্রাহ্মসমাজের পতাকাকে বহন করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন। বিশ বৎসর যাবৎ বেতনভোগী প্রচারক রাখিয়া দেবেল্রনাথ যাহা করিতে পারেন নাই, ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিবার পর মাত্র চার বৎসরের মধ্যে কেশবচল্র তাহাই করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। তিনি তো ইচ্ছা করিলে মহর্ষির স্নেহচ্ছয়াতলে বসিয়া আচার্যের গৌরব লইয়া নিশ্চিন্ত আরামের মধ্যে জীবন যাপন করিতে পারিতেন; কিন্তু তাঁহার জীবনের 'মিশন' যে ছিল স্বতম্ব—পৌত্তলিকতা, জাতিভেদ প্রভৃতি দূর করিয়া চারিদিকে বিশ্বাস, প্রেম ও আনন্দ ছড়াইতে হইবে, ধর্মকে উপাসনার গণ্ডীর মধ্যে নিবন্ধ না রাখিয়া উহাকে জীবনের সর্বক্ষেত্রে বিকশিত করিয়া ভূলিয়া

সর্বভারতীয় ঐক্যচেতনায় সমগ্র জাতিকে উদ্বুদ্ধ করিয়া তুলিবার দায় ও দায়িত্ব সেদিন কেশবচক্রেরই ছিল।

ইতিপূর্বে যে ত্রান্ধিকাসমাজের কথা বলিয়াছি, উহা কেশবচল্রের কর্ম-জীবনের ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দের একটি প্রধান ঘটনা। রামমোহনের যুগ হইতে এদেশে সমাজে নারী উপেক্ষিতা হইয়া আসিতেছে। কেশ্বচক্র উনিশ শতকের দিতীয়ার্ধের মান্নষ; স্কুতরাং বুগচেতনা তাঁহার চিন্তায় ও কর্মে যে প্রতিফলিত হইবে, ইহা স্বাভাবিক। যে সময়ে এই ব্রাহ্মিকাসমাজ স্থাপিত হয় তথন নারীত্বের প্রতি শ্রদ্ধাবোধ বাংলাসাহিত্যে এবং বিভাসাগরের সমাজসংস্কার প্রচেষ্টার মধ্যে সবেমাত্র দেখা দিয়াছে। নারীত্বের উন্নতিবিধায়ক উনিশ শতকের যাবতীয় উভ্যাকে সমশ্রেণীভুক্ত করা যাইতে পারে। সতীদাহ নিবারণ হইতে বিধবাবিবাহ আইন—সবই এক স্বরের পুনর্বিক্যাস। উনিশ শতকের জাগ্রত বাংলার পারিবারিক জীবনের প্রতি আমরা যদি একবার দৃষ্টিনিক্ষেপ করি, তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব যে নারীর পূর্ব মহিমা ক্ষু হইয়াছে। ১৮৬২ এট্রাব্দে যুগসচেতন কবি মাইকেল নারীত্বের প্রতি ন্বজাগ্রত শ্রদ্ধাবোধকে বাঙালির সম্মুখে নৃতন করিয়া তুলিয়া ধরিলেন তাঁহার 'বীরাদনা' কাব্যে। ঠিক সেই সময়েই কেশবচন্দ্র হৃদয়ধ্য করিলেন যে, "ব্রাহ্মসমাজ দারা এতদিন পর্যন্ত দেশোন্নতির যাহা কিছু চেষ্টা হইয়াছে, তন্মধ্যে দ্রীলোকদিগের উন্নতি প্রায় লক্ষিত হয় না। উপাসনামন্দির স্থাপন, কি ব্রন্ধবিত্যালয়, কি সঙ্কত, স্ত্রীলোকদিগের জন্ম এতন্মধ্যে কিছুই সংস্থাপিত হয় নাই। যে দেশে স্ত্রীলোকদিগের অন্তর্গ্নতি, সে দেশের কথনো মঙ্গল নাই।" সেইজগুই তিনি ব্রাহ্মিকাসভায় মেয়েদের শুধু উপদেশই দিতেন না, যুরোপীয় মহিলা দারা তাহাদিগকে ভূগোল, গণিত ও শিল্প বিষয়ে শিক্ষিত করিয়া তুলিবার ব্যবস্থা পর্যন্ত করিয়াছিলেন। সেই একই সঙ্গে দেখিতে পাই যে কেশবচক্র ''সাধারণ বিভালয়ে উপদেশ ও জ্ঞানোন্নতির সঙ্গে সঙ্গে বালক-দিগের হৃদয়ে ধর্মভাব" জাগ্রত করিয়া ভুলিবার কথাও চিন্তা করিয়াছেন। তিনি জানিতেন, আজ যাহারা বালক আছে, যাহারা এখন বিভালয়ে লেখাপড়া শিধিতেছে, উবিয়তে তাহারাই পরিবার ও দেশোন্নতির ভার গ্রহণ করিবে। তাঁহার কর্মজীবনের অন্ততম কীর্তি 'কলিকাতা কলেজ' এই উদ্দেশ্য লইয়াই স্থাপিত হইয়াছিল। কেশবচল্রের ধর্মপ্রচারের মধ্যে কত বড়ো সংগঠনমূলক আদর্শ কার্ম করিত, তাহা ভাবিলে সত্যই বিশ্বিত হইতে হয়।

১৮৬৬। মে মাস।

আরু স্কট মনক্রীথ নামে এক স্কটল্যাণ্ডীয় বণিক ভারতীয়দের চরিত্রের নিন্দা করিয়া একটি বক্তৃতা করেন, সেই বক্তৃতায় ভারতের স্ত্রীজাতির প্রতিও কটাক ছিল। সেকালের যুগ হইতে বিদেশী কর্ত্ব ভারতবাসীর চরিত্রের উপর যে কুৎসালেপন চলিয়া আসিতেছে, উনিশ শতকের ষ্ঠ দশকেও তাহার জের চলিয়াছে—বিংশ শতকেও চলিয়াছে। মন্ক্রী<sup>ও</sup> সাহেবের বক্তৃতায় দেশীয়গুণ স্বভাবতঃ উত্তেজিত হইলেন। কিন্তু ইংার জ্বাব দিবে কে? জ্বাতির স্মান রক্ষা করিবার জন্ম তথন অগ্রসর হইলেন কেশ্বচন্দ্র। কলিকাতার মেডিকেল কলেজে তিনি Jesus Christ: Europe and Asia শীৰ্ষক একটি বক্তৃতা দিলেন ৫ই মে তারিবে। এই প্রসঙ্গে 'আচার্য কেশবচন্দ্র' পুতকে লিখিত হইয়াছে: "মন্ক্রীথ যে প্রকার কুফচি প্রদর্শন করিয়া দেশীয়গণকে আক্রমণ করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎসম্বন্ধে তাহার কোন প্রতিবাদ না করিয়াও, এমনই ভাবে উভয় জাতির চরিত্র বর্ণন করিয়াছিলেন যে, তাহা পাঠ করিয়া উভয় জাতির মনে সামাভাব উপস্থিত না হইয়া পাকিতে পারেন না।" এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র যুরোপ ও এশিয়া ছই দেশের ছই জাতির চরিত্রের দোষ একত্র উপস্থিত করিয়া বিশ্লেষণ করেন। গভর্ণর-জেনারেল লর্ড লরেন্স এই বৃক্তৃতার বিবরণ পাঠ করিয়াই কেশবচন্দ্রের সহিত প্রিচিত হইবার ইচ্ছা প্রকাশ করিয়াছিলেন।

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, কেশবচন্দ্রের এই বজ্বাটি প্রাচীনপন্থী বান্ধদিগের মনঃপৃত হয় নাই, কারণ ইহাতে যীশু এটের প্রতি তাঁহার ভজ্জিও অহরাগ প্রকাশ পাইরাছিল। বিরোধিদল ইহা কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে অস্ত্র হিসাবে প্রয়োগ করিতে উন্নত হইলেন; তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ মহর্ষির কানে দিলেন—কেশববাব তো এটিন হইবেন মনে হইতেছে, অতএব উহাকে আর ব্রাশ্বসমাজে রাধিয়া লাভ কি? কেশবচন্দ্রের বজ্বার এটির ঈশ্বরথ প্রতিপাদিত ছিল, প্রাচীনপন্থী ব্রাশ্বগণের পক্ষে উহা বরদান্ত করা কঠিন ছিল এবং ইহার ফল এই দাঁড়াইল যে—''আজ পর্যন্ত কলিকাতা ব্রাক্ষসমাজের সদ্দে যে সম্বন্ধ ছিন্ন হইরাও ছিন্ন হয় নাই, এবন সম্যক প্রকারে সেই সম্বন্ধ ছিন্ন হইবার সময় উপস্থিত হইল।" আবার সেই কথাই বলিতে হয়—''এই সম্বন্ধছেদনের মধ্যে বিধাতার হন্ত বিগ্নমান। আর অধিকদিন একত্রে থাকিলে ধর্মের নবীন স্ফুর্তিলাভ পদে পদে অবক্ষম হইত।" প্রাচীনেরা বুঝিলেন না যে, ব্রাক্ষসমাজের সংস্থাপক রাজা রামমোহন রায় প্রীষ্টের প্রতি একান্ত ভক্তিমান ছিলেন, কলিকাতায় ও ইংলণ্ডে তিনি একেশ্বরবাদী একাধিক গীর্জায় উপাসনা পর্যন্ত করিয়াছেন; আশ্চর্যের বিষয় এই যে, সেই রামমোহনেরই প্রচারিত ধর্মের অন্ত্র্যন্ত করিয়াও মহর্ষির নেতৃত্বে কলিকাতা ব্রাক্ষসমাজ এ-বিষয়ে রাজার বিপরীত মত পোষণ করিয়া অনেকটা প্রীষ্ট-বিরোধী হইয়া পড়িয়াছিলেন। সেই জন্মই কি কেশবচন্দ্রের এই বন্ধৃতার পর তন্ত্রবাধিনী পত্রিকায় মন্তব্য করা হইল: ''আক্ষেপের বিষয় এই যে, সম্প্রতি এখানকার কেহ ক্রাইন্টের প্রতি নিতান্ত পক্ষপাতী হইয়া উঠিয়াছেন। ক্রাইন্টের যেরূপ চরিত্র প্রতি এত অন্তর্যন্ত হইয়াছেন।"

আদল কথা, ইতিহাস-প্রসিদ্ধ সকল মহচ্চরিত্র লইয়াই কেশবচন্দ্র আলোচনা করিয়াছেন, কেবলমাত্র প্রীষ্টকে লইয়া নহে। এই বৎসুরের সেপ্টেম্বর মাসের শেষভাগে কেশবচন্দ্র আর একটি বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ "Great men" এবং তাঁহার টাউনহলের এই বক্তৃতাটির মধ্যেই আমরা পরবর্তী কালের 'সাধুসমাগম' পুন্তকের পূর্বাভাস পাই। কেশবচন্দ্র অবতার-বাদে বিখাসী ছিলেন না, কিন্তু তিনি ইতিহাসের মহৎ মানুষদের ( অর্থাৎ মানবসভ্যতার ইতিহাসে বাহাদিগকে 'Representative man' বলা হইয়া থাকে) মহন্বে আস্থাবান ছিলেন। তাইতো তিনি বলিতে পারিয়াছিলেনঃ "It is the aristocracy of great men that governs the world." কেশবচন্দ্রের মধ্যে তিনি দেখিতে পাইয়াছেন স্বার্থান্সতা, জ্ঞানের মৌলিকতা এবং অপরাজের ক্ষমতা। ইতিহাসের প্রকৃত 'হিরো' তো ইহারাই। মহৎ মানুষ তৈরি হয় না—ইহারা বিধাতার ক্ষ্টি, মুগের প্রয়োজনেই ইহাদের

আবির্তাব এবং পৃথিবীর সকল সভাজাতির মধ্যেই ইতিহাসের মহৎ মানবের আবির্তাব ঘটিয়া থাকে; চৈতন্ত, বীশু, মহম্মদ—সকলকেই কেশবচন্দ্র ইতিহাসের প্রতিনিধিস্থানীয় মান্ন্য হিসাবে স্বীকৃতি দিয়াছেন, অবতার বলিয়া পূজা করেন নাই। তাঁহার এই দৃষ্টিভঙ্গির প্রকৃত তাৎপর্য সেদিন আনেকেই বৃঝিতে পারেন নাই; তাই তাঁহার এই 'গ্রেট মেন' বক্তৃতাটিতে অভিসন্ধি আরোপ করিয়া বলা হইয়াছিল য়ে, কেশবচন্দ্র বৃঝি য়য়ং এইবার নিজেকে একজন 'প্রকেট' বা অবতারকয় পুরুষ বলিয়া জাহির করিতেছেন। কিন্তু তিনি কথনো তাহা করেন নাই। এইথানেই তাঁহার মহন্ত।

## ॥ এগারো॥

**''**সাধু যাহার ইচ্ছা, ঈশ্বর তাহার সহায়।''

"Truth is not the slave of wealth, it is not the slave of even the emperors, Truth is Brahmoism."

এই মূলমন্ত্ৰ দৃঢ় বিশ্বাসের সহিত হৃদত্ত্বে ধারণ করিয়া কেশবচক্র স্বাধীনভাবে কার্যক্ষেত্রে অবতীর্ণ হইলেন। কেশবচল্রের সমগ্র জীবনেতিহাস, তাঁহার প্রত্যেকটি কার্য ও চিন্তা ইহাই প্রমাণ করে যে, তিনি "কখন কোন কার্য ঈশরের আদেশ ভিন্ন করিতেন না।" আমরা দেখিয়াছি, মহর্ষি তথা কলিকাতা সমাজের সহিত তাঁহার বিচ্ছেদের ব্যাপার এক মাস নহে, তুই मांत्र नत्र, मीर्च छ्हे वरमज्ञकांन यावर हिन्यां ए ववर वह नगरव्य गर्पा "नकन ব্রান্ধের মন বেমন এসময়ে উত্তেজিত অবস্থা ধারণ করিয়াছিল, তাহাতে তিনি অতি প্রথমেই ন্তন সমাজ গঠন করিতে পারিতেন।'' কিন্তু তিনি তাহা করেন নাই; তিনি অব্যগ্রচিত্তে ঈশ্বরনির্দিষ্ট সময়ের জন্ম প্রতীক্ষা করিয়াছেন, প্রবীণ এবং প্রাচীনপন্থী সমাজীদের শুভব্দির নিকট বারবার আবেদন জানাইয়াছেন, মহর্ষির সহিত একত্রে থাকিবার যত্ন পর্যন্ত বারবার করিয়াছেন। বিচ্ছেদের স্থচনা হইতে একটি নৃতন সমাজগঠনের প্রস্তুতিপর্ব চলিয়াছে ছুই বৎসর। তারপর যথন বুঝিলেন সময় উপস্থিত হুইয়াছে, তথন তিনি 'বোদ্যসাধারণকে নৃত্ন সমাজের পত্তন দেওয়ার জন্য আহ্বান করিলেন। সে আহ্বান সকলের প্রাণে সাড়া ভুলিল" এবং তারপর ইতিহাসের এক মাহেলুক্ষণে বাংলার মাটিতে ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ (The Brahmo Samaj of India ) স্থাপিত হইল।

ইতিহাস-প্রসিদ্ধ এই ঘটনাটির তারিখ ছিল ১৮৬৬ গ্রীষ্টাব্দের ১১ই নভেম্বর অর্থাৎ রামমোহন রায়ের ব্রাক্ষসমাজ স্থাপনের দাঁই ত্রিশ বৎসর পরে। বাংলার উর্বর মাটিতে সেই বৃগমানব একদা বিশ্বজনীন এক নৃতন ধর্মের বীজ বপন করিয়া গিয়াছিলেন, চৌদ্দ বৎসর পরে দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর স্বীয় প্রতিভাবারি সিঞ্চনে সেই বীজকে পরিপুষ্ট করিয়া তুলিলেন, কালে সেই বীজ অম্বুরিত

হইল। তার্পর তাহাকেই ইহার ইতিহাস-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লইয়া যাইবার জন্ম কেশবচন্দ্র আজ ভারতবর্ষীর ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত করিলেন। সেদিন, ১১ই নভেম্বরের সন্ধ্যায়, নবসমাজ প্রতিষ্ঠার উদ্বোধনী বক্তৃতায় কেশবচন্দ্ৰ যথন বলিলেনঃ "We have met here to discharge a most important duty, which we owe to ourselves, to our Church, and to India ··· May God enable us to achieve it." কেশবচন্দ্রের এই উক্তির মধ্যে তুইটি কথা বিশেষভাবে লক্ষণীয়—to India আর God; স্পষ্টতঃই দেখা যাইতেছে, রামমোহন-স্থাপিত ও দেবেক্রনাথ-পরিচালিত ব্রাহ্ম-সমাজের এই যে পরিবর্তন, এই যে নৃতন ও পৃথক সমাজ স্থাপনের প্রয়াস— ইহার মধ্যে প্রতিঘণ্টিতার কোন প্রশ্ন ছিল না (কোন কোন লেধক যাহার ইঙ্গিত করিয়া থাকেন ), ভারতবর্ষের কল্যাণ্সাধনই ছিল ইহার লক্ষ্য আর একমাত্র ঈশবের উপর ভরসা রাখিয়াই কেশবচল্র এই মহৎ কার্য সাধনে সেদিন অগ্রসর ইইয়াছিলেন। স্বীয় অভিজ্ঞতা ও দূর্দৃষ্টিবলে কেশবচন্দ্র সমগ্র ভারতের ঐক্য সম্বন্ধে স্থির নিশ্চয় হইয়াছিলেন। তথন রাজনীতি ক্ষেত্রে ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান এসোসিয়েশন ভারতের শুধু ব্রিটিশ শাসিত অঞ্জ-সমূহের ঐক্যের কণা চিন্তা করিয়াছিল, কিন্তু ধর্মের ক্ষেত্রে কেশবচল্র সমগ্র ভারতের ঐক্য চিন্তাকে 'ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ' এই কথাটির মধ্যে রূপ দিতে চাহিলেন।

এই প্রদঙ্গে ম্যাক্সমূলারের একটি মন্তব্য উদ্ধৃতিযোগ্য। কেশবচন্দ্র ও দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে বিচ্ছেদের কারণ নির্ণন্ন করিয়া পরবর্তীকালে (১৮৮৪ খ্রীঃ) তিনি লিথিয়াছিলেনঃ "So far I can judge, Debendranath and his friends were averse to unnecessary innovations and afraid of anything likely to wound the national feelings of the great man of the people. They wanted before all to retain the national character of their religion." ম্যাক্সমূলার উল্লিখিত ব্রাদ্ধর্যের এই 'national character' বলিতে দেবেন্দ্রনাথ ও তাঁহার অনুবর্তীগণ হিন্দুধর্যের গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ থাকাকেই ব্রিতেন। দেবেন্দ্রনাথের পর কলিকাতা ব্রাদ্ধসমাজের সভাপতি হইয়াছিলেন

রাজনারায়ণ বস্থ এবং তিনিও ঐ একই আদর্শহারা পরিচালিত ইয়াছিলেন।
হিন্দুথর্মের ও হিন্দুশাস্তের কাঠামোর মধ্যে থাকিয়া ইঁহারা ব্রাহ্মধর্মের সর্বজনীনভাব সম্পর্কে যে ব্যাধ্যান দিয়াছিলেন তাহার মধ্যে আর বাহাই থাকুক
রামমোহনের আদর্শ যে ছিল না, ইহা বলাই বাহুলা। দৃষ্টিভঙ্গির এই মূলগত
প্রভেদ হইতেই ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের উৎপত্তি। প্রকৃতপক্ষে কলিকাতা
ব্রাহ্মসমাজ মুথে universal বলিলেও, কার্যতঃ হিন্দুশাস্ত্র ভিন্ন অহ্ম শাস্ত্র স্পর্শ
করেন নাই; ইঁহারা কথনো অহ্মান্ত ধর্মের শাস্ত্র হইতে সত্য সংগ্রহে তৎপর
হন নাই। তাই আমরা দেখিতে পাই যে, ভারতবর্ষায় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপিত
হইবার পূর্বে কেশবচন্দ্রই সর্বপ্রথম এমন একখানি গ্রন্থসংকলনের জন্ম প্রয়াস
পাইলেন "যে গ্রন্থে সকল দেশের সকল সম্প্রদায়ের সকল শাস্ত্র হইতে
সংগৃহীত সত্য একত্র নিবদ্ধ থাকিবে।" এই সময়ে কেশবচন্দ্রের সঙ্গে আসিয়া
মিলিত হইলেন আর একটি প্রতিভা। ইনি উপাধ্যায় মহাশয়ই কেশবচন্দ্রপরিকল্লিত ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের আদর্শ (motto) রচনা করিয়া
দিয়াছিলেন। সেই আদর্শ এই শ্লোকটিতে ব্যক্ত হইয়াছে:

স্থবিশালমিদং বিশ্বং পবিত্রং ব্রহ্মমন্দিরম্।
চেতঃ স্থনির্মলস্তীর্থং সত্যং শাস্ত্রমনশ্বরম্॥
বিশ্বাসো ধর্মমূলং হি প্রীতিঃ পরমসাধনম্।
স্বার্থনাশস্ত বৈরাগ্যাং ব্রাক্ষেরেবং প্রকীত্যতে॥

রামমোহন বাঁচিয়া থাকিলে আজ দেখিতে পাইতেন যে, বিশ্বজনীন একটি ধর্মপ্রতিষ্ঠার জন্ম তাঁহার যে বিরাট পরিকল্পনা ছিল, তাহা এই শ্লোকটিতে কী যথার্থভাবেই না অভিব্যক্ত হইলাছে। এই 'মটো'ই 'শ্লোক সংগ্রহ' পুন্তকের সর্বপ্রধমে স্থান পাইরাছে; 'ধর্মতত্ব' পত্রিকার শিরোনামান্ত ইহা মুন্তিত হইত। সর্বশাস্ত্রের সার সত্য সংকলন করিবার উদ্দেশ্যে কেশবচন্দ্র তাঁহার অন্থগামী চারজন বন্ধুকে নিয়োগ করেন। মহেন্দ্রনাথ বস্থ খ্রীন্থশাস্ত্রের, অঘোরনাথ ও গৌরগোবিন্দ হিন্দুশাস্ত্রের এবং অমৃতলাল বস্থ কোরাণের প্রবচনগুলি সংকলন করেন। ইহাই ছিল তাঁহার কার্যপদ্ধতি।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠার ইতিহাস স্থপরিচিত; স্থতরাং এখানে আমরা তাহার বিত্তারিত আলোচনা করিব না। কুতূহলী পাঠক ইহার স্বিশেষ বিবর্ণ জানিতে ইচ্ছা করিলে 'আচার্য কেশ্বচন্দ্র' গ্রন্থানি পড়িতে পারেন। এইখানে শুধু এইটুকু বলিলেই যথেষ্ট হইবে যে, ভারতব্যীয় ব্রাক্ষ-স্মাজের প্রাথমিক উদ্বোধন করিয়া কেশবচন্দ্র যখন প্রথম প্রস্তাব উত্থাপন করিয়া বলিলেন—''য়াহারা ব্রাহ্মধর্মে বিশ্বাস করেন, তাঁহাদের নিজ মঙ্গল-সাধন এবং ব্রক্ষজান ও ব্রক্ষোপাসনা প্রচারোদ্দেশ্যে তাঁহারা ভারতব্র্যীয় ব্ৰাদ্মসমাজ' নামে সমাজবন্ধ হউন", তথন সকলেই একবাকো ইহা সমৰ্থন করেন। দশদিন পূর্বে 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' এই সভার একটি বিজ্ঞাপন বাহির হয় এবং ১১ই নভেম্বর সভার দিন হুইশতাধিক উৎসাহী ব্রাহ্মগণ হাঁটু পর্যন্ত জল ভাঙিয়া গিয়া সভায় উপস্থিত হন। সভায় উপস্থিত ব্যক্তিবর্গের মধ্যে ছিলেন, উমানাণ গুপ্ত (ইনি সভাপতির আসন গ্রহণ করেন), প্রতাপচক্র মজ্মদার, অঘোরনাথ গুপ্ত, মহেন্দ্রনাথ বস্তু, বিজয়কুঞ্গোষামী, হরনাথ রায়, নবগোপাল মিত্র, গোবিন্দচক্র ঘোষ, অমৃতলাল বস্তু ও কান্তিচক্র মিত্র। এই সভাতেই প্রতাপচল্র মজুমদার বলিয়াছিলেনঃ ''আমরা বখন ভারতবর্ষীয় বাশ্বনমাজ-বদ্ধ হইতেছি তখন কোন ধৰ্মকে, কোন শাস্ত্ৰকে বা কোন ব্যক্তিকে আমাদের সমাজের বাহিরে রাধিতে পারি না।" সর্বশেষে ব্রাহ্মধর্মপ্রচারের জন্ম তাঁহার জীবনব্যাপী যত্ন, একাগ্রতা ও ধর্মাহুরাগের জন্ম দেবেল্রনাধ ঠাকুরকে কৃতজ্ঞতাস্চক একখানি অভিনন্দন পত্র দিবার প্রস্তাব করা হয়।

ভারতবর্ধীয় ব্রাহ্মসমাজ তাহার ঐতিহাসিক ভূমিকায় অবতীর্ণ হইল।
কেশবচন্দ্রের ধর্মমত এক বিবর্তনের দিকে অগ্রসর হইতেছিল। রামমোহনের ব্রাহ্মধর্মকে তিনি হিন্দুবের সংকীর্ণ গণ্ডীর বাহিরে আনিয়া সকল
দেশের সকল জাতি ও সম্প্রদায়ের উপযোগী প্রগতিশীল এক বিশ্বজনীন ধর্মে
পরিণত করিতে চাহিলেন। সেই যে জীবনের আরম্ভে তিনি উপলব্ধি
করিয়াছিলেন যে, মানবসভ্যতার নিয়তি হইতেছে এক ঈশ্বর, এক সত্য ও
এক সমাজের পথে অগ্রসর হওয়া, সেই কল্পনাকে আজ তিনি ভারতবর্ষীয়
ব্রাহ্মসমাজের মাধ্যমে রূপায়িত করিতে চাহিলেন। তিনি এই নৃতন

সমাজের সম্পাদক নিবৃক্ত হইলেন, কোনো ব্যক্তিবিশেষ এই নৃতন সমাজের সভাপতি ছিলেন না। কথিত আছে, কেশবচন্দ্র বলিতেন—স্বন্ধঃ ঈশ্বর ইহার সভাপতি। তিনি ছিলেন ইহার সম্পাদক আর প্রতাপচন্দ্র ও উমানাথ গুপ্ত ছিলেন সহকারী সম্পাদক। ''সকল জাতির ধর্মগ্রন্থ হইতে সত্য ও বাণী সংকলিত হইয়া ব্রাক্ষসমাজের ধর্মোপদেশের অন্তর্ভূত হইল। এই প্রথমবার বিধিমত বাইবেল, কোরাণ, জেলাবেন্ত এবং হিন্দুশান্ত হইতে সংকলিত ও উন্তুত বাণী সমভাবে ব্রাহ্মধর্মের শাস্ত্রের অঙ্গীভূত হইল।' কেশবচন্দ্রের নেতৃত্ব ও প্রেরণা ব্রাহ্মধর্মের শাস্ত্রের অঙ্গীভূত হইল।' কেশবচন্দ্রের নেতৃত্ব ও প্রেরণা ব্রাহ্মসমাজকে আজ যেন তাহার নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতি দান করিল।

অনেকেরই ধারণা যে, কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক জীবনের ভিত্তি মহর্ষি কত্ কি প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। এ ধারণা নিতাস্তই ভুল। কেশবচল্রের জীবনে-তিহাস বাঁহারা গভীরভাবে অনুশীলন করিরাছেন, বাঁহারা তাঁহার সমগ্র রচন। শ্রনার সহিত পাঠ করিয়াছেন, তাঁহারা দেখিতে পাইবেন যে, গ্রাক্ষসমাজ বা দেবেল্রনাথের সংস্পর্শে আসিবার বহু পূর্বেই কেশবচল্রের ধর্মজীবন শুরু হইরা গিয়াছে। অতা বৃক্তি দূরে থাকুক, কেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ' গ্রন্থই ইহার অভ্রান্ত সাক্ষ্য বহন করে। ধর্মজীবনের উষাকালে, যধন তিনি কোনো ধর্মমাজে সভ্যরূপে যোগদান করেন নাই, আমরা দেখিতে পাই তথনই কেশবচন্দ্র প্রার্থনার ভিতর দিয়া ধর্মকে পাইয়াছেন। প্রার্থনাই কেশবচন্দ্রের গুরু—ইহা তিনি নিজে বলিয়াছেন, অন্তরে অনুভব করিয়াছেন; তাইতো তিনি দৃঢ় প্রতায়ের সহিত বারবার বলিয়াছেন—বেদবেদান্ত, কোরাণ পুরাণ অপেক্ষা প্রার্থনা শ্রেষ্ঠ। তিনি শুধু প্রার্থনা করিয়া তিনি ক্ষরাদেশের জন্ম অপেক্ষা করিতেন। প্রার্থনা এবং ক্ষমরাদেশ—ইংগই ছিল কেশবচন্দ্রে ধর্মজীবনের নিয়ামক, তাঁহার জীবনামুণীলনের সময় এই কথাটি বিশেষভাবে মনে রাখিতে হইবে। বলা বাহুল্য, এইজ্মুই তিনি নিজেকে দেবেন্দ্রনাথের ধর্মমতের ভিতর দীর্ঘকাল আবদ্ধ রাখিতে পারিলেন না। মহর্ষিদেবের সহিত যুখন ধর্ম ও সমাজসংস্কার সম্বন্ধে মতহৈধ দেখা দিল এবং তিনি ষথন বিবেকের স্থ্পান্ত বাণী কানে শুনিতে পাইলেন, ইতিহাসের ইঙ্গিত যথন তিনি ধরিতে পারিলেন, তথন কেশবচন্দ্র আর স্কৃত্তির থাকিতে পারিলেন না। ব্রাক্ষসমাজকে পারিবারিক ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত করিতে ব্যগ্র হইয়া এবং জাতিভেদ, পৌত্তলিকতা ও সর্ববিধ সামাজিক কুসংস্কারের বিরুদ্ধে দাড়াইয়া তিনি ভারতব্রীয় ব্রাক্ষসমাজ গঠন করিলেন।

মুষ্টিমেয় কয়েকজন ধর্মাতুরাগী তরুণদের লইয়া কেশবচন্দ্র স্বাধীন কর্মক্ষেত্র অবতীর্ণ হইলেন। সকলেই ঈশ্বরকে সাক্ষী রাধিয়া প্রচারত্রত গ্রহণ করিলেন। ইংহাদের অন্তরে সেদিন কেশবচন্দ্র যে উৎসাহের আগুন জালিয়া দিয়াছিলেন, ইংগাদের প্রত্যেকের মনে বৈরাগ্য ও ধর্মপ্রচারের উৎসাহ তিনি যেভাবে সঞ্চারিত করিয়া দিয়াছিলেন, আজ এই স্থদ্রকালের ব্যবধানে, আমাদের পক্ষে তাহা যথায়থ হৃদয়ন্তম করা কঠিন। অল্লদিনের মধ্যেই সকলে দেখিতে পাইল যে কেশবচন্দ্র অসম্ভব সন্তব করিয়াছেন। একে একে প্রচারকগণ প্রচারক্ষেত্রে নামিয়া গেলেন। গৌরগোবিন্দ, প্রতাপচন্দ্র, অঘোরনাথ, বিজয়ক্লঞ, অমৃতলাল, ত্রৈলোক্যনাথ সাক্তাল প্রভৃতি কেশব-চল্লের ভবনে সমবেত হইতেন এবং ''সকলেই প্রায় তাঁহার গৃহে অবস্থিতি করিয়া সদালাপ, সংপ্রসঙ্গ ও উপাসনায় সময়ক্ষেপ করিতেন।'' ইহাদের প্রত্যেকের ''তথনকার বৈরাগ্য সাধনসাপেক্ষ ছিল না, আপনা-আপনি বিকশিত হইয়াছিল। ... তথন এমনই প্রকৃত বৈরাগ্যের বায়ু বহিত যে, মহিলারাও কোন কইকে কই জ্ঞান করিতেন না; কইতে ও দীনতাতে, অন্নহীনতা ও বস্ত্রহীনতাতে আনন্দ করিতেন, সর্বদাই প্রফ্লচিত্তে ভগবান্কে ধন্যবাদ দিতেন।'' ঈশ্ব-বিশ্বাস কতথানি গভীর হইলে, ধর্মবোধ কতথানি আন্তরিক হইলে, ইহা সম্ভব তাহা বস্তুতান্ত্রিকতায় পূর্ণ ভোগসর্বস্থ আজিকার. এই পৃথিবীতে আমরা সহজে কল্পনা করিতে পারি না।

যে বৎসর কলিকাতায় ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ স্থাপিত হয় সেই বৎসরের শেষভাগে কলিকাতার সাংস্কৃতিক ইতিহাসের একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা হইল মেরি কার্পেন্টারের আগমন। জনহিতৈষিণী এই ইংরেজ মহিলা এ-দেশের স্ত্রীজাতির উন্নতির কথা বিশেষভাবে চিন্তা করিয়াছিলেন। তথন মেয়েদের শিক্ষার ক্ষেত্রে বেথুন-বিভাসাগরের মিলিত প্রয়াসের ফলে কলিকাতা তথা বাংলা দেশে এক নৃতন যুগের স্চনা হইয়াছে। সেই সঙ্গে যুক্ত হইয়াছে কেশবচন্দ্রের উপ্তম। কলিকাতায় আসিরা কুমারী কার্পেণ্টার কেশবচন্দ্রকে তাঁহার একমাত্র বন্ধু ও সহায় পাইলেন। বেলভেডিয়ারে বড়লাটের প্রাসাদে তিনি অতিথি হইয়াছিলেন, "এবং সেই রাজভবন হইতে পদব্রজে সর্বদা তিনি কেশবচন্দ্রের কলুটোলার ভবনে যাতায়াত করিতেন। মিস কার্পেণ্টার কর্তৃক আন্দোলনের ফলস্বরূপ, পরসময়ে কেশবচন্দ্র স্ত্রীশিক্ষয়িত্রী বিস্থালয় নামে একটি বিস্থালয় সংস্থাপিত করেন। এই বিস্থালয় এদেশীয় স্ত্রীলোকগণের উচ্চতর শিক্ষার স্ত্রপাত করে।" একদিন ব্রাহ্মিকাসমাজের পক্ষ হইতে মিস কার্পেণ্টারকে অভিনন্দিত করা হইল। আর একদিন ডাজার গুভিড চক্রবর্তীর বাড়িতে কার্পেণ্টারের সম্মানে একটি সায়্য সম্মেলন হইল। কেশবচন্দ্র কতিপয় ব্রাহ্মবন্ধু ও ব্রাহ্মিকাভয়ীদের লইয়া এই সম্মেলনে যোগদান করেন।" এ দেশীয় অন্তঃপুরবাসিনী মহিলাদিগের ইংরাজি 'ইভিনিং পার্টিতে' গমন করার এই প্রথম দৃষ্টান্ত। বাঙালির মেয়ে বন্ধন-মুক্তির পথে আর এক ধাপ অগ্রসর হইল।

এই প্রসদে একটি কথা বলিবার আছে। পাশ্চান্ত্য প্রথার অনুসরণে অন্তঃপুরের মেয়েদের বাহিরে অবাধ মেলামেশার ভিতর দিয়া তাহাদিগকে রাতারাতি 'স্বাধীন জেনানায়' পরিণত করিবার পক্ষপাতী কেশবচন্দ্র আদৌ ছিলেন না। এই বিষয়ে তাঁহার অভিমত খুবই স্কুম্প্রে। স্ত্রীলোকদিগকে জোর করিয়া বা অন্তরোধ করিয়া স্বাধীন করার পক্ষপাতী তিনি ছিলেন না। সেই সময়ে কলিকাতায় বহু ধনী ও সম্রান্ত পরিবারের মধ্যে এই ক্যাসান দাড়াইয়াছিল যে, বাড়ির মেয়েদের মেম সাজাইয়া, লাট্নাহেবের বাড়িতে সভাসমিতিতে লইয়া যাওয়া ও সেকহাও করানই বুঝি স্ত্রী-স্বাধীনতার নিদর্শন। এইরূপ অর্থহীন অন্তর্গ কেশবচন্দ্র কোনোদিনই পছন্দ করিতেন না। তাই তিনি বলিতেন: ''আমি নিশ্চয়ই বলিতেছি যে, এরূপ করিলে স্ত্রী স্বাধীন হন না। ভিতরে পরিবর্তন হইল না, অথচ অন্তর্গ করিতে শিক্ষা দিলে, এদেশীয় রমণীদিগকে স্বাধীনতা শিক্ষা দেওয়া হইবে না। আমি আন্রান্ন স্বাধীনতা, মনের স্বাধীনতাকে প্রকৃত স্বাধীনতা ক্ষান করি।'' কেশবচন্দ্রের এই অভিমত আজিও তাহার মূল্য হারায় নাই।

"তোমরা যাও, উত্তর দক্ষিণ পূর্ব পশ্চিম চারিদিক হইতে প্রচার কর, দিকে দিকে ভারতীয় ব্রাহ্মসমাজের আধিপত্য স্থাপন কর।"—এই প্রকার ছলন্ত উৎসাহের বাণী প্রচারকদের প্রত্যেকের হৃদরে স্ঞারিত করিয়া দিয়া, रमिन क्रिनेविक कि ভाবে এই न्जन ममास्क्रित खमाति ও विखात यवनान হইয়াছিলেন, সে কাহিনী বিভারিতভাবে বর্ণনা করিবার প্রয়োজন নাই। ভধু এইটুকু বলিলেই যথেষ্ট হইবে বে, বিজয়ক্ষণ, মত্নাথ, অঘোরনাথ প্রমুখ "প্রচারকগণ এখন হইতে দেশদেশান্তরে ভ্রমণ করিয়া ব্জৃতাদি দারা জলন্ত-ভাবে প্রচার করিতে লাগিলেন। পৌতলিকতার সহিত সংস্রব ত্যাগ কর, একমাত্র অদিতীয় ঈশ্বরের উপাসনা কর, জাতিভেদ পরিহারপূর্বক মহুয়ের মধ্যে ভ্রাত্ত্ব স্থাপন কর, নিয়ত প্রার্থনা কর, সংকার্য কর—ইহাই সকল উপদেশের সার ছিল।" বলা বাহুল্য, এই প্রচারকার্য নির্বিবাদে সম্ভবপর হয় नारे, वर्ष्ट्यात्नरे প্রচারক দিগকে निर्याण्यन ममू थीन स्टेटण स्रेशाहिल। প্রচারকদের একটি দল গিয়াছিলেন পূর্ববঙ্গে আর স্বয়্রং কেশবচন্দ্র, উনানাথ, অমৃতলাল, মহেন্দ্রনাথ ও প্রতাপচক্রকে লইয়া উত্তর-পশ্চিম প্রদেশ ও পাঞ্জাব গমন করেন। চারিদিকে উৎসাহের আগুন জলিয়া উঠিল, সর্বত্রই বান্দ আন্দোলন যেন একটি বাস্তব রূপ লইয়া নবজাগরণের ইতিহাসে নৃতন তরঙ্গ তুলিল। এই সময়কার প্রচার্যাতায় কেশবচল্র ভাগলপুর, মুঙ্গের, বাঁকিপুর, এলাহাবাদ, কাণপুর, দিল্লী, লাহোর, অমৃতসর প্রভৃতি স্থানে ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজের পতাকা উড্ডীন করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র যে সর্বত্র ধর্মের প্রসঙ্গ আলোচনা করিতেন তাহা নহে, শিক্ষা ও সমাজ সংস্কারের কথাও বিশেষভাবে আলোচনা করিতেন। কেশবচক্র সর্বএই ইংরেজিতে ব্কৃতা করিতেন এবং তাঁহার সেই বক্তৃতা শুনিবার জন্ম লেফটেনাণ্ট-গভর্ণর হইতে আরম্ভ করিয়া উচ্চ রাজপুরুষরাও আসিতেন। কেশবচল্রের জীবনেতিহাসে দেখা যায় যে, তিনি ছিলেন একজন অক্লান্ত বক্তা। ১৮৬৬-র শেষ ভাগ হইতে ১৮৬৭-র এপ্রিলের প্রথম সপ্তাহ—এই সময়ের মধ্যে তিনি চিক্সশটি বক্তৃতা দিয়াছিলেন। ইহা হইতেই বুঝিতে পারা যায় যে কী অক্লান্তকর্মা পুরুষ ছিলেন কেশবচন্দ্র।

কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাই ছিল তথনকার দিনে শুনিবার জিনিস। রাম-

গোপাল ঘোষের পর বাঙালির মুখে ইংরেজি বক্তৃতা এমন আরু কেহ কখনো শোনে নাই। এ দেশে মৌথিক ব্জুতার (extempore speech) প্রবর্তক তিনিই। "It was Keshub Chandra Sen who first made use of the platform for public addresses and revealed the power of oratory over the Indian mind,—এই উক্তি আদৌ অত্যক্তি নয়। তাঁহার আক্বতি যেমন ছিল রাজশ্রীমণ্ডিত, "কণ্ঠস্বর ছিল তেমনি গভীর, শক্তিসম্পর অধচ সঙ্গীতের মতন মধুর।" ভারতের নব-জাগরণের সেই প্রদীপ্ত মধ্যাহ্নকালে কেশবচন্দ্রের বাগ্মীতার স্ফুলিঙ্গ সতাই চারিদিকে ছড়াইয়া পড়িয়া, এক বিচিত্র উন্মাদনার স্বষ্টি করিয়াছিল। শুনিত সেই-ই মন্ত্রমুগ্নের মতন হইয়া যাইত। ভাষা ও ভাবের সম্পদে, শব্দবিক্যাসে, বলিবার ভঙ্গিতে, প্রাঞ্জলতা ও লালিত্যে বাগ্মীশ্রেষ্ঠ কেশব্চন্দ্রের ইংরেজি বক্তৃতামালা আজো পৃথিবীর বিশ্বয় হইয়া আছে এবং আজো ঐগুলি ইংরেজি দাহিত্যের প্রম সম্পদ বলিয়া স্বীকৃত। সমকালীন বাংলার তরুণদের মনে কেশবচন্দ্রের বক্তৃতা কী গভীর প্রভাব বিস্তার করিয়াছিল, তাহা তাঁহার রাজনৈতিক মানদপুত্র শুর স্থরেন্দ্রনাথ স্বীয় আত্মজীবনী A Nation in Making গ্রন্থে লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন যে, আমেরিকার ড্যানিয়েল ওয়েবেষ্টার আর ইংলণ্ডের জন বাইটের সমতুল্য বাগ্মী ছিলেন ভারতের কেশবচন্দ্র।

"জাগ্রত জীবন 'পরে জাগিল প্রভাত।"—সেদিন ইতিহাসের গতিপথেই ঠিক এমনই একটি নূতন প্রভাতের স্চনা করিয়া দিয়া, নবজাগ্রত বাংলার বুকে আবিভূতি হইয়াছিল কেশ্বচন্দ্র সেনের ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজ। সেই প্রভাতের নৃতন আলো গিরা পড়িল আধুনিক ভারতবর্ষের মানসলোকে— নৃতন সমাজবোধ, নৃতন ধর্মচিন্তায় উদ্বেলিত হইয়া উঠিল নবীন ভারতবর্ষ। ভারতব্রীয় ব্রাহ্মসমাজ সকল দিক দিয়াই সেদিন সমগ্র ভারতবর্ষে এক নৃতন যুগের সুচনা করিয়া দিয়াছিল—বাংলার সহিত বোমাই, মাদ্রাজ, পাঞ্জাব প্রভৃতি ভারতের দূরবর্তী অঞ্লের আত্মিক ধনিষ্ঠতা উনিশ শতকের ইতিহাসে এই পর্ব হইতেই আরম্ভ। সেদিন সর্বভারতীয় নেতৃত্বের পদে অধিষ্ঠিত ছিলেন একটি মাত্র মাহুষ। তিনি ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র সেন। বাংলাকে কেন্দ্র করিয়া, তিনি সেদিন ভারতবর্ষের সকল দিকেই তাঁহার আহ্বান পাঠাইয়াছিলেন। একটি নিবিড় ঐক্যবোধের ভিতর দিয়া সমগ্র জাতিকে তিনি এইবার গড়িয়া তুলিতে অগ্রসর হইলেন। ইতিহাসে ইহাই ছিল সেদিন তাঁহার অন্ততম ভূমিকা। শৃন্তগর্ভ উৎসাহ দারা তিনি জাতিকে সঞ্জীবিত করেন নাই, বাক্যচ্ছটায় তাহার চিত্তকে তিনি বিমুগ্ধ করেন নাই, শৌখিন দেশহিতৈষী তিনি ছিলেন না, বা খ্যাতিপ্রয়াসী ধর্মসংস্কারকও তিনি ছিলেন না, অথবা বাহিরের কতকগুলি হিতকর অনুষ্ঠানে মত হইয়া তিনি কথনো সাময়িক জৌলুষ সৃষ্টি করিবার প্রয়াস পান নাই। তাঁহার পূর্ববর্তী মনীষিদের সহিত এই ধানেই ছিল কেশবচন্দ্রের লক্ষণীয় পার্থক্য। তিনি বুঝিতেন মানুষ কাজে নয়, বিখাসেই বাঁচিয়া থাকে। বিখাসের বলেই সে অনন্ত উন্নতি ও বিস্তারের পথে অগ্রসর হয়। জীবনের চারিদিকে তীক্ষ ও অনুসন্ধিৎস্থ দৃষ্টি নিক্ষেপ করিয়া কেশবচন্দ্র দেখিতে পাইলেন, জাতীয় চরিত্রের কোধায় ত্রুটি, কোথায় ইহার তুর্বলতা। রামমোহনের ব্রাহ্মসমাজকে যদি তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লইয়া যাইতে হয়, যদি ইহাকে জাতীয় জীবনের সহিত একীভূত করিতে হয়, তাহা হইলে স্বাত্তি ব্রাক্ষসমাজের আধ্যাত্মিক পরিবর্তন সাধন করিতে হয়।
ভারতব্র্যায় ব্রাক্ষসমাজের ঐতিহাসিক প্রয়োজনীয়তা ছিল এইখানেই।
ভক্ষ উপাসনা নয়, সপ্তাহে একবার মাত্র ব্রক্ষের শ্বরণ করা নয়, জীবন্ত ভক্তি
আর জলন্ত বিখাসেরই সেদিন স্বচেয়ে বেশি প্রয়োজন হইয়াছিল—জীবন্ত
ঈশ্বরের ধর্মকে আশ্রয় করিয়াই সমাজে এবং জীবনে—জীবনের প্রত্যেকটি
চিন্তায় ও কার্মে, সেই বিশ্বাস ও ভক্তিকে মূর্ত করিয়া তুলিবারই প্রয়োজন
সেদিন হইয়াছিল। কেবলমাত্র মতের কিঘা অন্তানের ধর্ম লইয়া তো
জীবনের সামগ্রিক বিকাশ সন্তব নয়—প্রয়োজন জীবন্ত ভক্তির ধর্মের, জলন্ত
বিশ্বাসের ধর্মের। এই বিশ্বাস, এই ভক্তি হার। পুরাতন ব্রাক্ষসমাজের
আধ্যাত্মিক সংস্কার সাধন করিবার মহৎ উদ্দেশ্য লইয়াই সেদিন কেশবচন্দ্র
ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন। উনিশ শতকের নবজাগরণের
ইতিহাসে ইহা একটি বড় রকমের পথচিক্ত (landmark)—ইহা যেন
আমরা ভুলিয়া না যাই।

1 2000

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের তথনো পর্যন্ত নিজস্ব কোনো গৃহ ছিল না, মিলিত উপাসনার জক্তও কোনো হান ছিল না। সমাজ হাপিত হইয়া অবধি এখানে-ওখানে উপাসনা চলিয়া আসিতেছে, কখনো স্কুল বাড়িতে, কখনো ভাড়া-করা বাড়িতে, আবার কখনো বা কেশবচন্দ্রের কলুটোলার ভবনে। এইবার তিনি সমাজের একটি নিজস্ব গৃহের কথা চিন্তা করিলেন। পুরাতন সমাজগৃহে তাঁহারা উপাসনা করিবার অন্তমতি প্রথমাবিধিই পান নাই। সমাজ হাপিত হইয়াছে, ইহার জন্ত এখন গৃহ দরকার। কেশবচন্দ্রের প্রকৃতি এমনই ছিল যে কোনো কাজই তিনি অসমাপ্ত বা অর্ধসমাপ্ত রাখিতেন না। কিন্তু টাকা কোথার? টাকা ছিল তাঁহার বিশ্বাসের তোষাথানায়। এই প্রসঙ্গে প্রতাপচন্দ্র সতাই লিখিয়াছেন: "In every good or great work that had to be done, he drew from the treasury of his faith, and that was inexhaustible"—এই বিশ্বাসই ছিল কেশবচন্দ্রের জীবনের সঞ্চালক। 'জীবনবেদ' গ্রন্থে তিনি তাঁহার এই বিশ্বাসপরায়ণতার

য়রূপ অতি স্থন্দর ভাবেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বাই হোক, নিরাশ্রয় ও গৃহহীন ভাবে বেশি দিন থাকা চলে না; তাই এই সময়েই আমরা দেখিতে
পাই যে, কেশবচন্দ্র নিজের দারিজে টাকা ধার করিয়া মেছুয়াবাজার দ্রীটের
উপর (বর্তমান নাম কেশবচন্দ্র সেন দ্রীট) একখণ্ড জমি ক্রয় করিলেন।
তারপর ব্রাহ্মসমাজের ও৮তম সাম্বাৎসরিক দিবসে তিনি নৃতন সমাজগৃহের
ভিত্তিহাপন করেন। ইহার নাম দিলেন 'ব্রহ্মমন্দির'। এই ভিত্তিহাপন
উপলক্ষে কলিকাতা শহরে একটি বিরাট নগর-সংকীর্তন বাহির হইয়াছিল।
সেদিন ইহা একটি অকল্লিত ব্যাপার ছিল। ব্রাহ্মসমাজের নেতা, ভারতবর্ষায়
ব্রাহ্মসমাজের প্রতিষ্ঠাতা কেশবচন্দ্র সেন খোল করতাল মৃদদ্র বাজাইয়া,
একদল উৎসাহী ব্রাহ্মদের লইয়া কীর্তনে মাতিবেন—উনবিংশ শতকের
কলিকাতা শহরে কে-ই বা ইহা ধারণা করিতে পারিয়াছিল। তাই বৃঝি এই
নগরসংকীর্তন ব্যাপারটি সেদিন 'নেড়ানেভির কাণ্ড' বলিয়া উপহসিত
হইয়াছিল।

কেশবচন্দ্রের জীবনের বহু শ্বরণীয় ঘটনার মধ্যে ইহা একটি। এই নগরসংকীর্তন প্রসঙ্গে শিবনাথ শাস্ত্রী তাঁহার 'আত্মচরিত' গ্রন্থে লিধিরাছেনঃ
''আমি শাক্তবংশের ছেলে, বৈষ্ণবদের কীর্তনের প্রতি পূর্বাবিধি অতিশ্র 
অপ্রদ্ধা ছিল। আমি ভাবিলাম উন্নতিশীল দল রাস্তাতে চলাচলি করিতে 
যাইতেছে। এই ভাবিয়া বিরক্ত চিত্তে উন্নতিশীল দলের দিকে না গিয়া
১৮৬৮ সালের ১১ই মাঘের উপাসনাতে আদিসমাজের উপাসনাতে গেলাম।
উপসনান্তে আদি সমাজের সিঁড়ি দিয়া নামিয়া আসিতেছি, এমন সময়ে 
কয়েকজন বাবু আসিয়া বলিলেন—মহাশয়! দেখলেন না তোঁ, কেশব 
সহর মাতিয়ে তুলেছেন। নগর-কীর্তনে হাস্তাম্পদ না হইয়া কৃতকার্য 
হইয়াছেন, এই কথাটা বড় নৃতন লাগিল।'' শুধু নৃতন লাগা নয়। সেই 
নগরকীর্তনের গানটি যথন তরুণ শিবনাথ পাঠ করিলেনঃ

তোরা আয় রে ভাই, এতদিনে ত্ংথের নিশি হইল অবসান—
নগরে উঠিল ব্রহ্মনাম।
নরনারী সাধারণের সমান অধিকার
যার আছে ভক্তি পাবে মুক্তি নাহি জাতবিচার।

তথন, তিনি লিথিয়াছেন, "এই আহ্বানধ্বনি আমার প্রাণে বাজিল।
আমার বেন মনে হইল আমাকে ডাকিতেছে। ইহাতে ব্রাল্পর্মের যে আদর্শ
আমার নিকট ধরিল, তাহাতে আমার প্রাণ মুগ্ধ করিয়া ফেলিল।" তারপর
তিনি চলিলেন সিন্দ্রিয়াপটার গোপাল মল্লিকের বাড়িতে। সেখান হইতে
কলুটোলায়। সেইখানে গিয়া তিনি দেখিলেন, "কেশববাব্রা সদলে সবে
ফিরিয়া আসিয়া ভিক্ষার ঝুলিতে যে টাকা পাইয়াছেন তাহা গুণিতেছেন।
আমার পুরাতন সহাধ্যায়ী বন্ধ বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী সেই সঙ্গে আছেন।
গোসাইজী আমাকে দেখিয়াই 'কি ভাই!' বলিয়া আমার কণ্ঠালিজন
করিলেন। সেই আমাকে উন্নতিশীল দলের সঙ্গে যেন বাধিয়া ফেলিলেন।"

ব্রাহ্মসমাজে সংকীর্তন প্রবর্তনের গৌরব বিজয়ক্বঞ্চ গোস্বামীর প্রাপ্য। শিবনাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেনঃ "১৮৬৭ সালে গোসাইজী উত্তোগী হইয়া তাঁহার জ্যেষ্ঠকে ডাকিয়া আনিয়া উন্নতিশীল দলকে বৈফবসংকীর্তন শুনান। তদবধি সংকীর্তন প্রথা বাদ্ধদের মধ্যে প্রবেশ করে।" সকালে নগর-সংকীর্তন হইল। তারপর সারাদিন গোপাল মল্লিকের স্থসজ্জিত বাড়িতে উৎসব চলিল। বাড়ি সাজাইয়াছিলেন কেশবচন্দ্রের জ্যেষ্ঠ সংহাদর নবীন-চন্দ্র সেন। আহারের কথা কাহারে। মনে নাই। কী এক আশ্চর্য ঐশী উদ্দীপনায় যেন সকলে মাতিয়াছেন—ন্তন ব্লমন্দিরের পত্তন হইল, ইহাতেই সকলের আনন। সন্ধাবেলায় প্রার্থনার পর কেশবচন্দ্র বক্তৃতা ক্রিলেন। বক্তৃতার বিষয়— Regenerating Faith; কেশব্চন্দ্রের জীব্ন-ব্যাপী বহু বক্তৃতার মধ্যে ইহা একটি উল্লেখযোগ্য বক্তৃতা। সন্ধ্যাবেলা হইতেই সহস্র লোকের সমাগমে গৃহ পূর্ণ হইয়া গিয়াছে। বাড়ির চারিদিকের বারান্দার গায়ে গা দিয়া লোক দাঁড়াইয়া আছে। উপস্থিত শ্রোতাদের মধ্যে সেদিন ছিলেন গভর্ন-জেনারেল লর্ড লরেন্দ, তাঁহার পত্নী ও চুই মেয়ে। এই লর্ড লরেন্সই ইতিপূর্বে কেশ্বচন্দ্রের খ্রীষ্ট বিষয়ে বক্তৃতার বিবরণ পাঠ করিয়া মুগ্ধ হইয়াছিলেন এবং তিনি স্বতঃপ্রণোদিত হইয়া সিমলা হইতে তাঁহাকে একথানি চিঠি লিখিয়া তাঁহার সহিত পরিচিত হইবার জন্ম ব্যগ্রতা প্রকাশ করেন। গভর্ণর-জেনারেল ভিন্ন আরো বহু সম্রান্ত ও উচ্চপদস্থ ইংরেজ উপস্থিত ছিলেন। মহারাণী ভিক্টোরিয়ার স্কটল্যাণ্ডের চ্যাপলেন স্থাসির ডাঃ নর্ম্যান ম্যাকলিয়ডও অগ্যতম শ্রোতা হিদাবে দেদিন উপস্থিত ছিলেন। কেশবচন্দ্র তাঁহার বক্তৃতাপ্রসঙ্গে যথন বলিলেনঃ "Nothing short of a regenerating faith can satisfy the normal necessities of man...we want a new life—a life of divine holiness. This the world's religion cannot give"—তথন সকলেই বুঝিতে পারিল যে, সমগ্র মানবসভ্যতার ক্রমোয়তির পক্ষে এই নবজীবন কত প্রয়েজনীয়, এবং একমাত্র বিধি-নির্দিপ্ত ধর্মের অন্ত্রসরণ করিয়াই এই নবজীবন লাভ সম্ভব। কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাপ্রসঙ্গে শিবনাথ শান্ত্রী লিখিয়াছেনঃ "এরূপ উপদেশ আমি অরই গুনিয়াছি। ধর্মবিশ্বাস যদি নবজীবন না আনিয়া দেয় তবে তাহা ধর্মবিশ্বাস নয়, এই সত্য আমার সমক্ষে আধ্যাত্মিক জীবনের জন্ম একটা নৃতন ছার যেন খুলিয়া দিল।" ছঃখের এবং লজ্জার বিষয়, এই শিবনাথ শান্ত্রীই পরবর্তীকালে কেশব-বিরোধী দলের নেতা হইয়াছিলেন।

আদি সমাজ হইতে কেশবচক্র যথন বিচ্ছিন্ন হইয়া স্বতন্ত্র সমাজ স্থাপন করিলেন, তথনকার অবস্থার প্রত্যক্ষদশীদের মধ্যে ত্রৈলোক্যনাথ দেব ছিলেন একজন। তিনি তাঁহার 'অতাতের ব্রাক্ষসমাজ' গ্রন্থে লিখিয়াছেন: "যেমন দিনের পর দিন অতিক্রান্ত হইতে লাগিল, ব্রক্ষানন্দের উপাসনার গভারতা, মধুরতা ও আধ্যাত্মিকতার ভিতর প্রচারকগণ ও উপাসকমগুলী এমনই মগ্ন হইতে লাগিলেন যে, তাঁহারা ব্রক্ষ্যান, ব্রক্ষজ্ঞান ও ব্রক্ষানন্দ রসপানের জন্তু উন্মন্ত হইয়া উঠিলেন। ব্রক্ষানন্দের মধ্যে অসাধারণ ব্রক্ষাক্তি যেমন প্রস্ফুটিত হইতে লাগিল, তেমনি দলে দলে লোক সকল আসিয়া উপাসনায় যোগ দিতে আরম্ভ করিলেন। ব্রক্ষানন্দের ঘরে ও বাহিরে স্থান নাই, সকলে ভিধারীর ক্রায়্র তাঁহার মুখের তুইটা কথা গুনিবার জন্ত ব্যাকুল হদয়ে পথে ও তাঁহার কলুটোলার ব্রিতল গৃহের সিঁড়িতে দাঁড়াইয়া থাকিতেন। ব্রক্ষের জন্তু মানবাত্মার ব্যাকুলতার কি দৃশ্য দেখিয়াছিলাম তাহা জীবনে ভূলিতে পারিব না।"

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের জন্ম নিজন্ব একটি উপাসনামন্দির প্রয়োজন মধন সকলেই অন্তত্ত্ব করিলেন তথন এই নৃতন সমাজের সংশ্লিপ্ত সকলেই ভাবিলেন—টাকা কোণা হইতে আসিবে? তাঁহাদের নেতা কেশবচন্দ্র তো দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুরের মত বিত্তবান্ নহেন। কিন্তু আমরা দেখিয়াছি, সাধু যাহার ইচ্ছা ঈশ্বর তাহার সহায়, এই মূল ময়ই সেদিন ইহারা সকলেই দৃঢ় বিশ্বাদের সহিত হৃদয়ে ধারণ করিয়া কার্যক্ষেত্রে নামিয়াছিলেন। তারপর "মেছুয়াবাজার দ্রীটের উপর একথণ্ড জমি দেখা হইল। ঐ জমিটি সকলের পছল হইল। সেই সময়ে উপাসকমণ্ডলীর সংখ্যা অনেক বাড়িয়াছিল। সকলে প্রতিমাদে আংশিক রূপে এক এক মাসের উপার্জিত আয় দিতে স্বীকৃত হইলেন। অতি অল্পদিনের মধ্যে কিছু টাকা সংগৃহীত হইল। প্রথমে জমিটি ক্রেয় করা হইল। উপাসকমণ্ডলীর মধ্যে বাহায়া ধনী ছিলেন, তাঁহায়া অধিক পরিমাণে অর্থ দিয়া দিয়া মন্দির নির্মাণের সাহায়্য করিলেন। প্রথমে জমির উপর চল্রাতপ খাটাইয়া ব্রন্ধানন্দ্র স্বয়ং ভিত্তি স্থাপন করিলেন। পরে কর্মবীর প্রচারক অমৃতলাল বস্তু মহাশয় মন্দির নির্মাণের ভার গ্রহণ করিয়া অক্লান্ত পরিশ্রম ও চেন্টা ছারা নির্মাণ কার্য সমাধা করিলেন।" এক বৎসরের মধ্যেই মন্দির নির্মাণের কার্য সমাধা হয়।

১৮৬৯। ২৩শে জাহ্যারি।

ত্রতম মাঘোৎসবের দিন। আজ নৃতন সমাজের নিজস্ব মালরের বারোদবাটন হইবে। কেশবচন্দ্র স্বাং দ্বাদেবাটন করিলেন। প্রকৃতপক্ষে "১৮৬৯ সালের মাঘোৎসব ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মমিলরের অসম্পূর্ণ বাড়িতে চাঁদোয়া খাটাইয়া সমাধা করা হয়। বুবক শিবনাথ সেদিন এই স্মরণীয় ঘটনা উপলক্ষে 'মিলির' শীর্ষক একটি স্থলর কবিতা লিখিয়াছিলেন, তাঁহার প্রাণে সে সময়ে সত্যই এক আশ্চর্য ব্রহ্মাক্তি প্রকাশিত হইয়াছিল, তাই তাঁহার দৃষ্টিতে চ্প, কাঠ ও ইইকের তৈরি সেই নবনির্মিত ভবন যথার্থই ব্রহ্মের মন্দির বলিয়া প্রতিভাত হইয়াছিল। সেই কবিতার প্রত্যেকটি লাইন সকলের হ্বদ্য স্পর্শ করিয়াছিল। কবিতার একটি স্তবক এখানে উদ্ধৃত করিয়া দিলাম:

তোমার আপ্রিত ধারা,
কেন, হে মন্দির, তারা
প্রীতির আস্বাদ এত! তাহাদিগে দেখিয়া
আনন্দ-রসেতে প্রাণ ধায় কেন গলিয়া!

বাজাও বিজয়-তৃরী
স্বর্গ মর্ত্য যায় পুরি,
মধুর দয়াল নাম বয়ে যাক পবনে;
হেন শুভ সমাচার থাক প্রতি ভবনে।

ভারতব্যীয় ব্রলমন্দির প্রতিষ্ঠার দিন যে একুশ জন যুবক কেশবচল্রের নিকট দীক্ষিত হইয়াছিলেন তাঁহাদের মধ্যে ক্ষণবিহারী সেন, আনন্ধমোহন বুস্কু, শিবনাথ শাস্ত্রী, রজনীনাথ রায় প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। বহু ভাষাবিদ্ এই কৃষ্ণবিহারী ছিলেন কেশবচন্দ্রের কনিষ্ঠ প্রাতা। জ্যেষ্ঠের কর্মজীবনে তাঁহার একটি বিশিষ্ট ভূমিকা ছিল। বাংলা ভাষায় তিনিই প্রথম মহামতি অশোকের জীবনী মূল পালি ভাষা হইতে অহুবাদ করেন। মন্দিরের দ্বারোদ্বাটনের পরবর্তী বিবরণ গৌরগোবিন্দ উপাধ্যায় এইভাবে লিপিবন্ধ করিয়াছেন: "দিবাকরের উদয়ের সঙ্গে সঙ্গে অন্তান তিনশত ব্রাহ্ম আচার্য কেশবচক্রের বাসভবনের দ্বিতীয় প্রকোষ্ঠে সমবেত হইলেন। সমবেতকণ্ঠে 'সত্যং জ্ঞানমনত্তং ব্রহ্ম'—উচ্চারিত হইয়া প্রার্থনা হইল। তারপর সঞ্চীতাচার্ষ নবরচিত সংকীর্তন ধরিলেন। সংকীর্তনের পর সংকীর্তনের দল বাহির হইল। পূর্ব, পশ্চিম ও দক্ষিণ দেশস্থ মুসলমান লাতা এবং হিন্দু লাত্ত্র 'একমেবাদ্বিতীয়ম্' 'ব্ৰহ্মকুপহি কেবলং' 'সত্যমেব জয়তে' অঙ্কিত পতাকাত্ৰয় ধারণ করিয়া অগ্রে অগ্রে চলিলেন। পথ জনতায় পূর্ণ, অথচ নিন্তর গন্তীর। --- সংকীর্তনের দল ন্তন গৃহের ঘারে উপস্থিত। ব্রাহ্মগণ নবগৃহে প্রবেশ कतिलन। शृरश्त भरा, बात्र, शार्श्वजां तल्लारिक भूर्व रहेल। जकल पिक নিস্তর হইল, গম্ভীরভাবে ব্রাহ্মগণ উপবেশন করিলে, আচার্য কেশবচন্দ্র গৃহের প্রতিষ্ঠা সম্পন্ন করিলেন।" সেদিন কেশবচন্দ্রের কণ্ঠে আমরা শুনিলাম— "এই ব্রহ্মানির প্রতিষ্ঠার জন্ত, ভারতবর্ষের জন্ত আশীর্বাদ প্রার্থনা করি।… যত সত্য পৃথিবীতে প্রচলিত আছে, পূর্বে ছিল, এখন আছে এবং অনন্তকাল . থাকিবে, তাহার প্রতি শ্রন্ধা করিবার, সাধু উপদেশে ভক্তি রাখিবার সহজ উপায় স্বরূপ এই মৃক্তিপ্রদ বন্ধোপাসনাগৃহ প্রতিষ্ঠা করিতে প্রবৃত্ত হইতেছি।"

ঠিক চল্লিশ বৎসর পূর্বে এই কলিকাতা শহরে অন্তর্ম্নপ একটি ঘটনা ঘটিয়াছিল। সেই ১৮২৯ খ্রীষ্টাব্দে কলিকাতা শহরে অসাম্প্রদায়িক উপাসনার

জন্ম রামমোহনের চেষ্টায় একটি মন্দির নির্মিত হইয়াছিল। সেদিন রাজার এই মহৎ প্রয়াদে বাঁহারা সহায়তা করিয়াছিলেন তাঁহারা প্রধানতঃ ছিলেন ধনী, জমিদার অথবা ধনকুবের; ধর্ম তাঁহাদের কাছে নিতান্ত গৌণ বিষয় ছিল। ভাঁহারা রামমোহনের অন্তগামী মাত্র ছিলেন, ইহার অধিক কিছু নহে। यদি সতাই তাঁহারা ধর্মভাবে উৰুদ্ধ হইতেন, তাহা হইলে রাজার মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গে তাঁহার স্থাপিত ব্রাহ্মসমাজের ঐ অবস্থা হইত না—বে অবস্থা মহর্বি প্রত্যক্ষ করেন। আর আজ, চল্লিশ বৎসর পরের এই ঘটনা, কেশবচন্দ্রের এই উভাম—ইহার প্রকৃতিই স্বতন্ত্র। ইশবের গৃহের নাম ব্রহ্মানির, সেই মনিবের উপাসনা জাগ্রৎ উপাসনা, সেধানে ভারতবর্ষের সকল জাতি, সকল সম্প্রদায় মিলিত হইরা এক ঈশ্বরের উপাসনায় রত হইবে—এমন উদার চিন্তা নিশ্চরই রামমোহনের অন্থগামীদের চিত্তকে সেদিন—সেই ১৮২৯ খ্রীপ্লাক্তের অরণীয় ঘটনার দিন-নিশ্চয়ই উদ্বেলিত করে নাই। স্বচেয়ে লক্ষ্য করিবার বিষয়, ভারতব্রীয় ব্রাক্ষমন্দিরের দারোদ্যাটন উপলক্ষে কেশবচন্দ্র রামমোহনের নাম উল্লেখ করিতে বিশ্বত হন নাই, মহর্ষির কথাও তিনি শ্রদ্ধাভরে উল্লেখ করিয়াছিলেন। বলিয়াছিলেন—''এই তুই মহাত্মার প্রতি আমাদিগের শ্রদ্ধা যেন কখন বিলীন না হয়।"

সেইদিনই সন্ধ্যায় টাউনহলে কেশবচন্দ্ৰ বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয় : 'ভাবী ধর্মসমাজ' (Future Church ) এবং ইহাও তাঁহার অক্তৃতম মূল্যবান এবং অতি স্থাচিন্তিত বক্তৃতা। সেদিনও কেশবচন্দ্ৰের এই বক্তৃতা শুনিবার জন্ম স্থারীতি বাংলার ছোটলাট হইতে আরম্ভ করিয়া বহু সংখ্যক সম্রাপ্ত ইংরেজ উপন্থিত ছিলেন। নবপ্রতিষ্ঠিত এই ব্রহ্মমন্দিরে উপাসনা ইত্যাদি কি ভাবে অক্সন্তিত হইবে তাহার উল্লেখ করিয়া কেশবচন্দ্র বলিয়াছিলেন : "It is of great importance to theology to harmonize conflicting opinions and hopes, and determine, honestly and dispassionately where all religious movements will most likely meet and unite in future." এই বক্তৃতায় তিনি মানবসভাতার ক্রম্বিকাশের পটভূমিকায় ভাবী ধর্মসমাজের যে রূপটি ভূলিয়া ধরিয়াছিলেন তাহা আজো অক্সধাবন করিবার বিষয়। ঐতিহাসিক কোনো ধর্মই সম্পূর্ণ মিথ্যা

নয়, সকল ধর্মের মৌলিক তত্ত্বের ভিতর একটি সৌসানৃত্য বর্তমান বহিয়াছে, ভবিষ্যতের ধর্ম সকল ধর্ম হইতেই সত্য গ্রহণ করিবে, এবং সেই নবধর্মের মত হইবে ঈশবের পিতৃত্ব ও সর্ব মানবের প্রাতৃত্ব, এবং সেই ধর্মের বাণী হইবে ভগবং করণা—এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র এইসব অভিমতই প্রকাশ করিলেন। ঈশ্বরের প্রতি ও মান্নবের প্রতি প্রীতির ভিতর দিয়া ভবিয়তের মান্নবকে এমনভাবে ধর্মসাধন করিতে হইবে যাহাতে "মানবের চরিত্রে ঈশ্বরের চরিত্র প্রতিফলিত হয়।" হিন্দু, মুসলমান, খ্রীষ্টান—ভাবী ধর্মসমাজের বেদীমূলে স্কল জাতিই আসিয়া একদিন মিলিত হইবে—ইহাই মানবসভ্যতার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতি—এই.উদার বাণী সেদিন কেশবচন্দ্রের কণ্ঠকে আশ্রয় করিয়া উচ্চারিত হইয়াছিল। এই বক্তৃতার উপসংহারে কেশবচন্দ্র আর একটি নৃতন কুণা বুলিয়াছিলেন: "But the future church of India must be thoroughly national, it must be essentially an Indian church. All mankind will unite in a universal church, at the same time, it will be adapted to the peculiar circumstances of each nation, and assume a national form" এবং ইহাই ছিল সেদিন পৃথিবীর সকল সম্প্রদায়ের মান্তবের প্রতি আধুনিক ভারতের মহত্তম বাণী। কেশবচন্দ্রের নিজস্ব ধর্মমত ও বিশ্বাস কি ভাবে ক্রমশঃ অভিব্যক্তি লাভ করিতেছিল, এই বক্তৃতার আমরা তাহার একটি স্কুম্পষ্ট ইন্দিত পাইতেছি।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ হাপিত হওয়ার পর হইতে এই ব্রহ্মমন্দিরের দারোল্যাটন পর্যন্ত এই একবৎসর কালের মধ্যে কেশবচক্রের কর্মজীবনের ধারা অহসরণ করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, ১৮৬৮ প্রীষ্টান্দের ফেব্রুয়ারি মাসের মধ্যভাগে কেশবচক্র ত্রৈলোক্যনাথ সান্তালের সমভিব্যাহারে প্রচার্যান্তায় বাহির হইলেন। এই সময়ে তিনি ব্রাহ্মর্যে প্রবল ভক্তির ভাব আমদানী করেন। বাংলার বৈষ্ণবধর্মের সিদ্ধ পীঠছান শান্তিপুরেই তিনি প্রথম পিয়াছিলেন। সেধানে কেশবচক্রের 'ভক্তি ও শ্রীচৈতন্ত' সম্পর্কে বক্তৃতাটি সকলের মর্ম স্পর্শ করে। শান্তিপুর হইতে তিনি বোম্বাই যান। পথিমধ্যে ভাগলপুর, মৃদ্ধের, পাটনা, এলাহাবাদ এবং জন্মলপুরে তিনি বিভিন্ন

ব্রাক্ষমগুলীতে উপাসনা করেন ও ফ্থারীতি ধর্মপ্রসন্ধ আলোচনা করেন। বোম্বাইতে আসিয়া তিনি প্রার্থনা সমাজের প্রথম বাৎসরিক উৎসবে একটি বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ 'বিশ্বাস' (Faith)। ১৮৬৭ এটিকৈ বোষাইতে প্রার্থনা সমাজ স্থাপিত হয়; ইহার উদ্দেশ্য ব্রাক্সসমাজেরই অন্তরূপ। কেশবচন্দ্র তাঁহার বক্তৃতায় বলিলেনঃ "ঈশ্বরকে সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষ না করিলে, জ্ঞান কিছুই নয়। প্রার্থনা সমাজ ঈশ্বরে বিশ্বাস বিনা সহস্র প্রার্থনা করিয়াও কোনো ফললাভ করিবেন না।" একদা প্রার্থনার ভিতর দিয়া তিনি কি ভাবে ধর্মজীবন লাভ করিয়াছিলেন, জীবনের সেই গুঢ় অভিজ্ঞতার ইতিহাস বর্ণনা করিয়া কেশবচন্দ্র যখন তাঁহার বক্তৃতার উপসংহারে বলিলেন: ''আমি আমার বিষয়ক যাহ৷ সত্য বলিয়া অন্তত্ত্ব করিয়াছি, সকল মান্ত্রের সম্বন্ধে আমি তাহা সত্য বলি। আমি তোমাদিগকে নিশ্চয় করিয়া বলিতেছি, প্রার্থনাকেই ধর্মজীবনের আরম্ভ বলিয়া মনে করা উচিত। তেথে কোন ব্যক্তি আমার নিকটে সত্যাম্বেধী হইয়। আসিয়াছে, আমি তাহার প্রশ্নের এই উত্তর দিয়াছি---'অবিশ্রাস্ত প্রার্থনা কর'; ভবিশ্যতে যে কেহ আমার নিকটে পরামর্শ লইতে আসিবে, পূর্ববৎ আমি একই উত্তর দিব" — তথন সকলেই ব্রিল অধ্যাত্মজীবনে প্রার্থনার গুরুত্ব কত।

বোষারের টাউনহলে তিনি এই সময়ে 'ধর্ম ও সমাজসংশ্বার' বিষয়ে আর একটি বক্তৃতা করেন। কেশবচন্দ্রের বোষাই বক্তৃতার প্রতিধানি ইংলণ্ডের সমাজে উঠিয়াছিল। লণ্ডনের 'ডেলি টেলিগ্রাফ' এই সকল বক্তৃতা অবলম্বন করিয়া, ব্রাহ্মসমাজের প্রকৃত প্রভাবের বিষয় মৃক্তকঠে স্বীকার করেন। দেখা বাইতেছে যে, ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত হইরার পর তিন যুগ অতিক্রান্ত ইইয়াছে। কিন্তু ইহার সর্বব্যাপী প্রভাব ভারতবর্ষ তথা ভারতের বাহিরে শিক্ষিতসমাজে গিয়া পড়িল তখন বখন ইহার নেতৃত্ব আদিল কেশবচন্দ্রের হস্তে। রামমোহন, দেবেন্দ্রনাধের ব্রাহ্মসমাজ সত্যই এতদিনে বেন একটি জীবন্ত সন্তায় পরিণত হইল। এইবারের দেড়মাসব্যাপী প্রচার্বার কেশবচন্দ্র মোট চৌদ্দটি বক্তৃতা করিয়াছিলেন। মুন্দেরে তিনি হুইবার গিয়াছিলেন; ছিতীয়বার এখানে 'প্রত্যাবর্তনের পর অলোকিক ব্যাপার উপস্থিত হইল। প্রতিদিনের উপাসনা, প্রার্থনা, উপদেশে কত

অবিখাদীর অবিখাদ বিদ্রিত হইল, কত কঠোর হৃদয় বিগলিত হইল; কত পাপীর পাপস্পৃহা তিরোহিত হইল। এইদকল দেখিয়া শুনিয়া সাধারণ লোকের এইপ্রকার বিখাদ জন্মিল, কেশবচন্দ্রের নিকট একবার যে গমন ক্রিয়াছে, তাহার আরু সংসারে ফিরিবার সামর্থ্য থাকে না।"

মুঙ্গেরে ভক্তি-আন্দোলনে কিছু আতিশ্যা প্রকাশ পাইয়াছিল, ইহা কেশবচন্দ্রও পরবর্তীকালে স্বীকার করিয়াছিলেন। প্রতাপচন্দ্রও ইহাকে 'uncommon devotional excitement' বলিরা উল্লেখ করিয়াছেন। ক্থিত আছে, ভক্তির আতিশ্যো বহু ব্রান্ধিকা, কেশবচন্দ্রের পা ধুইয়া দিয়া, পরে তাঁহাদের স্থদীর্ঘ কেশপাশ বারা সেই সিক্তপদ মুছিয়া দিয়াছেন। এ ছাড়া, ভক্তগণের চরণধারণ, ভোজনাবশিষ্ট চাহিয়া था ७ हा, वा क्लिविर मारवे वा वा कि कि कारव कि में विकास कि वा कि व ভিতর দিয়া মুঙ্গেরে একটি নৃতন ভাবের ভক্তি ও বিশ্বাস মিশ্রিত ভাবের প্লাবন বহিয়া গিয়াছিল। যে ব্ৰাহ্মধৰ্ম বা ব্ৰাহ্মসমাজকে এতদিন লোকে মনে করিত নীরস তবজান আলোচনার ক্ষেত্র, সেই ব্রাক্ষসমাজ হইতে সেদিন এই বে ভক্তির তুমুল তরঙ্গ উঠিয়াছিল, আমরা বলিব, সেদিন ইহার প্রয়োজন ছিল। ভক্তির বিশ্বধারায় ব্রাক্ষসমাজকে তিনি যে রূপ দিতে চাহিয়াছিলেন, বিশ্বাসের আলোকে ইহাকে যেভাবে তিনি আলোকিত করিতে চাহিয়াছিলেন, তাহা অনেকেরই নিকট 'অতিশ্যা' বলিয়া মনে হইরাছিল। প্রতাপচক্র মজুমদারের কথার আমরা মুঙ্গেরের সমগ্র বিষয়টিকে একটি বিরাট জাগরণ—a great awakening বলিতে পারি। মুঙ্গেরে 'নরপূজা' হইয়াছে বলিয়া সেদিন গাঁছারা মন্তব্য করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে তাঁহাদের প্রবল বৃক্তি এই ছিল যে, ইহা দ্বারা কেশবচন্দ্র পৌত্তলিকতার প্রশ্রম দিয়াছেন। ইহাদের মধ্যে বিজয়ক্ষণ গোস্বামীই সংবাদপত্রে ঘোরতর প্রতিবাদ তুলিয়াছিলেন। কিন্তু সমগ্র বিষয়টি থাঁহারা কেশ্ব-মানসের নিরিখে বিচার করিবেন, তাঁহারাই বুঝিতে পারিবেন যে, সতাই কেশবচন্দ্র "was free from the sin of arrogating divine honours—আর তাহা যদি না হইত, তবে রামকৃষ্ণ প্রমহংসদেবের বহু পূর্বেই কেশবচন্দ্র 'অবতার' সাজিতে পারিতেন। এখানেও কেশবচন্দ্রকে আমরা ভূল ব্ঝিয়াছি।

অতঃপর ধর্মের বিশ্বজনীন বাণীকে পাশ্চান্ত্যজগতে বহন করিয়া লইয়া যাইবার জন্ত ১৮৭০ খ্রীষ্টান্দের প্রথম ভাগে কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড गাতা করিলেন। ভারতবর্ষের প্রতিনিধি হিসাবেই তিনি ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন, কোনো সম্প্রদায়ের প্রতিনিধি হইয়া নয়। বাইবার পূর্বে তিনি একটি প্রয়োজনীয় সমাজসংস্কারে হস্তক্ষেপ করেন এবং ফিরিয়া আদিয়া উহাকে সম্পূর্ণতা দান করেন। উহা বিবাহবিধি সম্পর্কিত সংস্কার। পরে আমরা ইহার আলোচনা করিব। রামমোহনের পর কেশবচক্রই ভারতবর্ষের দিতীয় প্রতিনিধিস্থানীয় ব্যক্তি যিনি প্রাচ্য-পাশ্চাত্ত্য মিলনের সেতু রচনায় সবচেয়ে বেশি উভাম করিয়াছিলেন এবং সবচেয়ে বেশি সফলতা লাভ করিয়াছিলেন। ইংলও যাত্রার পূর্বে টাউনহলের এক বক্তৃতায় রামমোহনের মতন কেশবচন্দ্রকেও আমরা বলিতে শুনিলাম—''ভারতবর্ষের সহিত ইংলণ্ডের সম্পর্ক ইতিহাসের ত্র্বটনা নয়, ইহা বিধাতারই অভিপ্রেত।" কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে চলিয়াছেন, দেখিতে পাই, রামমোহনের মতন তাঁহারও ব্যাতি আগে আগে চলিয়াছে। আন্তর্জাতিক ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের খ্যাতি তথন কম নয়। রামমোহন একা যান নাই, কেশবচন্দ্রও একা ইংলণ্ডে বাইলেন না, তাঁহার সঙ্গে আরো . পাঁচজন গিয়াছিলেন—প্রসন্নকুমার সেন, আনন্দমোহন ক্সু, গোপালচল্ল রায়, রাখালদাস রার ও রুঞ্ধন ঘোষ। শেষোক্ত ব্যক্তি ছিলেন রাজনারায়ণ বস্থর জ্যেষ্ঠ জামাতা এবং উত্তরকালে ইনিই খ্রীঅরবিন্দের পিতা। প্রসন্ন-কুমার গিয়াছিলেন কেশবচক্রের শরীবরক্ষী হিসাবে। রামমোহন ইংলও হুইতে কেরেন নাই; কেশবচন্দ্রেরও মনে আশঙ্কা ছিল হয়ত তিনিও আর ফিরিয়া আসিবেন না। তাই যুরোপযাত্রার পূর্বে তিনি আচার্যের প্রতীকগুলি প্রতাপচন্দ্রের হত্তে সমর্পণ করিয়া যান এবং ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ কি ভাবে চলিবে, প্রচারকগণ কি ভাবে চলিবেন, এইসব বিষয়ে ভাঁহাকে যথায়থ নির্দেশও দিয়া গিয়াছিলেন।

১৫ই ক্তেত্র্যারি রওনা হইয়া ২১শে মার্চ অপরাক্তে কেশবচন্দ্র লণ্ডনে

আসিরা পৌছাইলেন। তাঁহাকে সেদিন অভ্যর্থনা করিবার জন্ম ষ্টেশনে উপস্থিত ছিলেন, স্বের্লুনাথ, বি. এল. গুপ্ত ও রমেশচল দেও। লাওনে উপস্থিত হইয়া তিনি প্রথমে কৃঞ্গোবিন্দ গুপ্তের বাসায় উঠিয়াছিলেন। স্বেল্রনাথ, ব্যেশচল্র, বিহারীলাল ও কুঞ্গোবিন্দ—ইহারা চারজনেই সিবিল সার্ভিস পরীক্ষা দিবার জন্য সে সময়ে লণ্ডনে ছিলেন। ইংগারাই বাংলার দ্বিতীয় দলের সিবিলিয়ান। শুধু ধর্মপ্রচার করিবার উদ্দেশ্রেই কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে যান নাই। "এদেশের যথার্থ অবস্থা কি, এই অবস্থা পরিবর্তন জন্ম গভর্ণমেণ্ট কি কি উপায় অবলম্বন করিয়াছেন, কোন্ কোন্ উপায় এখনও অবলম্বিত হয় নাই, কি হইলে এ-দেশের অবস্থা উন্নত হইতে পারে"—এইসব উদ্দেশ্য লইয়াই তিনি ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন। রামমোহনও তাহাই করিয়াছিলেন। ইংলণ্ডে তিনি ছয়মাস ছিলেন এবং এই ছয় মাসে তিনি সেখানে কি কি কার্য করিরাছিলেন তাহার সবিস্তার উল্লেখ আমাদের কাহিনীর পক্ষে নিপ্রাঙ্গন। আমরা শুধু এখানে তাঁহার কর্মজীবনের এই পর্যায়ের প্রধান ঘটনাগুলির উল্লেখ করিব। প্রথম মাসটি বিভিন্ন ব্যক্তির সহিত আলাপ-পরিচয়েই কাটিয়া গেল। ভারতবর্ষে থাকিতে পত্রযোগে বাঁহাদের সহিত তিনি ইতিপূর্বেই পরিচিত হইয়াছিলেন, সেই মিস কলেট, মিস ফ্রান্সেস কব, এবং ক্রান্সিস নিউম্যান প্রভৃতি একেশ্বরবাদী পুরাতন বন্ধুদিগের সহিতই কেশবচক্র সর্বাত্যে সাক্ষাৎ করিয়াছিলেন। তাঁহার অন্তরাগী ও ঘনিষ্ঠ বন্ধু লর্ড জন লরেন্স (ভূতপূর্ব গভর্ণর-জেনারেল) স্বয়ং আসিয়া কেশবচন্দ্রের স্হিত সাক্ষাৎ করিয়া গেলেন ও ল্ডনের বিছৎস্মাজে তিনিই ব্রনানন্দ-পাদকে সেদিন বিশেষভাবে পরিচিত করিয়া দিয়াছিলেন। রামমোহন ও মাইকেলের পর ইংলওের মনীবী সমাজে কেশবচন্দ্রই সেদিন বিপুলভাবে গৃহীত হইয়াছিলেন।

ভারতবর্ষে থাকিতেই কেশবচন্দ্রের মনীষা, পাণ্ডিত্য ও বাগ্মিতার কথা সমগ্র পাশ্চান্ত্য ভূথণ্ডে—যুরোপ ও আমেরিকার—প্রচারিত হইয়াছিল। তাই তিনি ইংলণ্ড যাইবেন শুনিয়াই ইংলণ্ডের বহু বিশিষ্ট ব্যক্তি তাঁহাকে সাদর আমস্ত্রণ ও অভ্যর্থনা জানাইয়াছিলেন। যে ছয় মাসকাল কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে ছিলেন সেথানে তিনি কি ভাবে সম্বর্ধিত হইয়াছিলেন, তাহার আমুপূর্বিক বিবরণ তাঁহার কোনো কোনো জীবনচরিতকার লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। ইংলণ্ডের মাটিতে দাড়াইরাও সেদিন কেশবচল্ল বলিতে পারিয়াছিলেন— 'প্রাচীন সভ্যতা, ধর্ম এবং জ্ঞানে ভারত জগতের শ্রেষ্ঠ দেশ।" ইহার পঁচিশ বৎসর পরে লণ্ডনে আসিয়া স্বামী বিবেকানন্দ কেশবচন্দ্রের এই কথার প্রতি-ধ্বনি তুলিয়াছিলেন। কেশ্বচন্দ্রের এক জীবনীকার (গিরিশচন্দ্র নাগ) লিখিয়াছেন: 'বিলাতে বিভিন্ন স্থানে প্রদত্ত তাঁহার বক্তৃতা, উপাসনার সঙ্গে উপদেশ ও কাৰ্যাবলী হইতে স্পষ্ট প্ৰতীয়মান হইবে কেশবচক্ৰ শুধু শিকা লাভ করিতে বিলাত যান নাই, শিধাইতেও গিরাছিলেন। মনে হর, औह-জগতে ব্রাহ্মধর্ম প্রচার, জড়বাদী খ্রীষ্টান্ত্চরদের সম্মুখে প্রাচ্য কৃষ্টি, নীতি ও আধ্যাত্মিকতার মহিমা বর্ণন ও সেই সঙ্গে এটিধর্মের ও এটিয় জীবনের মহৎ-গুণ ও কার্যাবলী সহত্তে অভিজ্ঞতা অর্জন এবং শিক্ষিত ইংরেজদিগের নিকট ভারতের অভাব-অভিযোগ জ্ঞাপন—এইসব ছিল তাঁহার বিলাত বাতার মুখ্য উদ্দেশ্য। এই উপায়ে তিনি ভারত ও ইংলণ্ডের ভিতর প্রাতৃত্বের ও আধ্যাত্মিকার একটি সংযোগ স্থাপনেরও চেষ্টা করিয়াছিলেন। সে চেষ্টা বিফল হয় নাই।'' ইংলত্তে সেদিন কেশবচন্দ্র যে কার্যের স্থচনা করিয়া আসিয়াছিলেন, পরবর্তীকালে তাহাকেই বিবেকানন্দ, ব্রহ্মবান্ধব, বিপিনচন্দ্র এবং রবীক্রনাথ প্রভৃতি পরম সার্থকতার পথে লইয়া গিয়াছিলেন।

তাঁহার জীবনেতিহাস হইতে আমরা জানিতে পারি যে, কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড ও ক্বটল্যাণ্ডের চৌদ্দটি প্রধান শহরে গিয়াছিলেন। যে ছয় মাসকাল তিনি সেদেশে ছিলেন, সেই সময়ের মধ্যে সত্তর্বটি জনসভায় প্রায় চল্লিশ হাজার লোকের নিকট বিভিন্ন বিষয়ে তিনি প্রায় শতাব্ধি বক্তৃতা দিরাছিলেন। শুধু বক্তৃতা ? রামমোহনের মতন তিনিও সেধানকার কোনো কোনো ভজনালয়ে বেদাতে বিসয়া উপাসনা করিয়া উপদেশ দিয়াছেন। ইংলণ্ডে পৌছিবার অল্লদিনের মধ্যেই পোর্টল্যাণ্ড দ্রীটের গিজায় ডাক্তার মার্টিনোর স্থলে কেশবচন্দ্র ধর্মোপদেশ দিয়াছিলেন। আধুনিক ভারতবর্ষের আর কোনো ব্যক্তি আজ পর্যন্ত এই সম্মান লাভ করিতে পারেন নাই। ইংলণ্ডে তিনি সেধানকার বেসব বিধ্যাত ব্যক্তি ও মহিলাদের সহিত পরিচিত হইয়া তাঁহাদের বন্ধুত্ব ও শ্রদ্ধা লাভ করিয়াছিলেন তাঁহাদের মধ্যে জন ষ্টুরাট মিল, প্রসিদ্ধ প্রাচ্যবিদ্যার্ণব গোল্ডফীকার, গ্লাডষ্টোন, লর্ড লরেন্স, ডিউক অব আরগাইল (ইনি তথন ভারতস্চিব ছিলেন), মিস মেরি কার্পেন্টার, লর্ড স্থাফটস বেরি, অধ্যাপক নিউম্যান, ডক্টর জেমস भार्तिना, भिन माकिया ७ दमन कल्लिं , अधार्यक गाञ्चम्लांत, ওয়েইমিনিটার গিজার ধর্মবাজক ডিন ই্যানলি প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। জ্ঞানবৃদ্ধ ম্যাক্সমূলারের সহিত স্বামী বিবেকানন্দেরও সাক্ষাৎ হইয়াছিল। ধর্মপিতামহ রামমোহনের সমাধিক্ষেত্র দেখিবার জন্ম কেশবচন্দ্র ব্রিইলেও একবার আসিয়াছিলেন। সেধানে তিনি মেরি কার্পেন্টারের গৃহে আতিথা গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই মহিয়সী নারীর নিকট ভারতবাসী চিরদিন কৃতজ্ঞ থাকিবে। রামমোহনের মৃত্যুর সময়ে ইনিই তাঁহার পরিচর্যা করিয়াছিলেন এবং The Last Days in England of Raja Rammohun Roy নামক গ্রন্থ লিখিয়া, তিনি তাঁহার ভারতপ্রীতির পরিচয় দিয়াছেন। ১৮৬৬ খ্রীষ্টাব্দে তিনি ভারতবর্ষে আসিয়া কেশবচল্রের সহিত সর্বপ্রথম পরিচিত ইইয়া-ছিলেন। স্তুর সৈয়দ আহম্মদ ত্র্বন লণ্ডনে। কেশবচল্রের সহিত তাঁহার ইতিপূর্বে কাশীতে আলাপ হইয়াছিল। তিনি লণ্ডনে আসিয়াছেন শুনিয়া স্তার সৈয়দ একদিন কেশবচল্রের সহিত সাক্ষাৎ করিতে আসিলেন।

বাল্যাবিধি কেশবচন্দ্রের অসাধারণ শেক্ষপিয়ার-প্রীতি ছিল। ছাত্রজীবনে
তিনি অতান্ত যত্নের সহিত শেক্ষপিয়ার পাঠ করিয়াছিলেন, তাঁহার নাটকের
অভিনয় করিয়াছিলেন। তাই ইংলণ্ডে আসিয়া তিনি ষ্ট্রাটফোর্ড-অন-য়াভন'
দেখিতে বিশ্বত হন নাই। তাঁহার অনেক বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র শেক্ষপিয়ার
হইতে উদ্ধৃতি দিতেন এবং প্রায়ই এই প্রবচনটি আওড়াইতেন: ''যাহার
হাতে বাইবেল ও শেক্ষপিয়ার আছে, সে পৃথিবীর অনেক উপ্পের্ব।''
প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে মহারাণী ভিক্টোরিয়া কেশবচন্দ্রকে তাঁহার ওসবর্ণ
প্রাসাদে সাদরে অভ্যর্থনা করেন ও তাঁহার সহিত ভারতবর্ষ ও স্ত্রীশিক্ষা
প্রভৃতি বিষয়ে আলাপ করিয়া অত্যন্ত প্রীতিলাভ করেন। প্রিন্স হারকানাথ
তাকুরও একদা মহারাণী কর্তৃক এমনি সাদরে সম্বর্ধিত হইয়াছিলেন। মোট
কথা, 'ইংলণ্ডে থাকাকালে কেশবচন্দ্র যেখানে যে সমাজে গিয়াছেন সেথানেই
ইংল্ণ্ডবাসীদের অপরিমেয় শ্রদ্ধা ও প্রীতি লক্ষ্য করিয়াছেন। ইহাবলা যাইতে

পারে যে, রাজা রামমোহনের মত কেশবচন্দ্রও রাজদরবারে, অভিজাতদলের সংসর্গে, দার্শনিক ও সাহিত্যিকদের সমাজে, ধর্মবাজকমণ্ডলীতে, উপাসনা গুহে, বিভামন্দিরে ও সম্রান্ত পরিবারে'', ভারতের একজন বিশিষ্ট সম্রান্ত প্রতিনিধিরূপে দাঁড়াইয়া সর্বক্ষেত্রেই সম্বর্ধিত ও অভিনন্দিত ইইয়াছিলেন। প্রকাশ জনসভা ভিন্ন, বহু সভাসমিতেও তিনি ব্জৃতা করিয়াছিলেন। প্রবাসকালের একটি দিনও কেশ্বচন্দ্র বুথা যাইতে দেন নাই। ২৮শে এপ্রিল তারিখের সন্ধ্যায় ই্যানকোর্ড খ্রীটের চ্যাপেলে তিনি একটি বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়—The Book of Life এবং সেই বক্তৃতায় তিনি यथन विलालन-"Asia has something to do for Europe, and Europe for Asia, unless the two continents unite, through their best representatives, England and India, their true welfare cannot be accomplished. Each has a mission to fulfil towards the other," তখন সকলেই কেশবচন্দ্রের চিন্তার উদারতা ও দৃষ্টির প্রসারতা উপলব্ধি করিয়া বিস্মিত হইল। এখানেও সেই Absolute Religion—The Fatherhood of God and the Brotherhood of Man-এর উদারবাণী তিনি ঘোষণা করিলেন।

ইংলত্তে কেশবচন্দ্র যতগুলি বক্তৃতা দিয়াছিলেন সেগুলির মধ্যে মেট্রোপলিটান টেবার্ণকলে প্রদন্ত ২৪শে মে তারিখের বক্তৃতাটি বিশেষভাবে
উল্লেখবোগ্য। সেই বক্তৃতার বিষর ছিল: England's duties to India
এবং তাঁহার বহু প্রসিদ্ধ বক্তৃতাবলীর মধ্যে এটি অহুতম। এই বক্তৃতাটি কেশবচল্লের স্বদেশপ্রীতি, রাষ্ট্রনৈতিক দ্রদর্শিতা ও স্বাধীনচিত্ততার একটি আশ্চর্য
নিদর্শন। সেই সভার তিনি ভারতের প্রতিনিধিরূপেই দাড়াইয়া ভারতের
দাবী যে ভাবে এবং যে ভাষায় ব্যক্ত করিয়াছিলেন, তাহা তাঁহার পূর্বস্থরী
রামমোহনের কথাই শারণ করাইয়া দেয়। রামমোহনের জীবনাদর্শের এই
দিকটি দেবেন্দ্রনাথ অপেক্ষা কেশবচন্দ্রের কর্মে ও চিন্তায় সমধিক পরিক্ষুট
হইয়াছে। সেদিন সভাপতি ছিলেন লর্ড লরেন্স। "বহুসংখ্যক শ্রোত্বর্গে গৃহ
পূর্ণ হয়।" উপস্থিত ব্যক্তিদের মধ্যে শুর সৈয়দ আহম্মদ ছিলেন একজন।
এই বক্তৃতাটি স্থাচন্ত্রিত এবং স্থার্ঘ ছিল। সেদিন তাঁহার এই বক্তৃতাটি

ভারতবর্ষ ও ইংলত্তে তুমুল চাঞ্চল্যের স্ষ্টি করিয়াছিল। প্রতাপচন্দ্র এই বক্তৃতাটিকে 'critical and national' বলিয়া তাঁহার কেশব-জীবনী গ্রন্থে করিয়াছেন। ভারতশাসন ব্যাপারে ইংলণ্ডের প্রকৃত ভূমিকাটি তিনি ইতিহাসের পটভূমিকায় এমন স্থলরভাবে সকলের সন্মুবে সেদিন তুলিয়া ধরিয়াছিলেন যে তাহার তুলনা নাই। শিক্ষার ক্থাটিই তিনি বিশেষভাবে আলোচনা করিয়া বলিয়াছিলেনঃ 'ভারতের প্রতি ইংলণ্ডের প্রথম কর্তব্য শিক্ষাকার্যের আরো উৎকর্ষসাধন করা, আরো বিস্তৃত করা।'' কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন ১৮৭০ এটানে; আর মাত্র তাহার বোল বৎসর পূর্বে অর্থাৎ ১৮৫৪ এীষ্টাব্দে বাংলা দেশে প্রকৃতভাবে শিক্ষা আরম্ভ হইয়াছে। এই স্থদীর্ঘকালের মধ্যে, কেশবচল্র বলিলেন, বাংলাদেশে ৩২৮ জনের মধ্যে মাত্র একজন শিক্ষালাভ করে। মধ্যবিত্তশ্রেণী শিক্ষালাভের স্থযোগ হইতে আজো বঞ্চিত রহিয়াছে, এই বলিয়া তিনি ব্রিটিশ গভর্ণমেণ্টকে ভারতে তাঁহাদের শিক্ষানীতির ব্যর্থতা স্মরণ করাইয়া দিয়াছিলেন। এই বক্তৃতার তিনি ভারতে স্ত্রী-শিক্ষার বিষয়টিও আলোচনা করিয়া ব্লিয়াছিলেন—''গভর্ণমেণ্ট ভারতের নারীগণ্কে যদি শিক্ষা না দেন, তাহা হইলে শিক্ষাকার্য অপূর্ণ থাকিবে। ভারতকে শিক্ষিতা মাতা না দিলে, ভাবী বংশধরদের কুসংস্কারাদির হস্ত হইতে মুক্ত করা ষাইতে পারিবে না।" প্রসন্ধতঃ ইহা উল্লেখ্য যে, কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটির প্রতিক্রিয়া ভারতবর্ষের ইংরেজ মহলে এমনই হইয়াছিল যে তাঁহারা তাঁহার প্রতি অত্যন্ত বিরূপ হন ; বোশ্বাই গেক্সেটে এই সম্পর্কে একথানি পত্র পর্যন্ত প্রকাশিত হইরাছিল। ঐ পত্রে এমন কথা বলা হইয়াছিল যে, "यদি কোনো একজন দেশীয় লোক কেশবচন্দ্র সেনের ঐ বক্তৃতাটি আবৃত্তি করেন, তাঁহাকে চাবুক মারা হইবে।"

কেশবচন্দ্রের England's duties to India বক্তাটি আধুনিক ভারতবর্ধের ইতিহাসে একটি গুরুত্বপূর্ণ দলিল বলিয়া বিবেচিত হইবে। প্রকাশ জনসভায়—যে সভার সভাপতি একজন ভূতপূর্ব প্রধান রাজপুরুষ—দাড়াইয়া—"you hold India on trust and you have no right to say that you will use its property, its riches or its

resources, or any of the privileges which God has given you, simply for the purpose of your own selfish aggrandisement and enjoyment." সোজাস্থজি এই কথা বলা, এক রামমোহন ভিন্ন অন্ত কোনো ভারতীয়ের সাহসে সেদিন কুলাইত কি না সন্দেহ। কেশবচক্রের এই নির্ভীকতা তাঁহার চরিত্রকে বিশেষ ভাবেই গৌরবমণ্ডিত করিয়াছে। এই বক্তৃতায় তিনি এই প্রয়োজনীয় বিষয়গুলির প্রতি ব্রিটিশ গভর্ণমেণ্টের দৃষ্টি আকর্ষণ করিতে চাহিয়াছিলেন, যথা:--(১) ভারতবর্ষে রেলওয়ে, টেলিগ্রাফ, জলসেচন প্রভৃতির উন্নতি ছাড়াও দেশের সমন্ত লোককে জ্ঞানে, ধর্মে ও নীতিতে উন্নত করিয়া তুলিতে হইবে; (২) দ্রীলোকদিগের ভিতর ধর্ম, নীতি, বিজ্ঞান, সাহিত্য প্রভৃতি সকল বিষয়ে শিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে, কিন্ত তাই বলিরা তাহাদিগকে আচার-আচরণ বা পোষাক-পরিচ্ছদে কিছুতেই denationalise করা চলিবে না; (৩) দেশীয় ভাষার মাধ্যমে সেই শিক্ষার বিস্তার করিতে হইবে; (৪) ভারতে জনমতের বিকাশ ও গঠনের উদ্দেশ্যে সংবাদপত্র প্রকাশের সকল রকম স্থবোগ-স্থবিধ। দিতে হইবে; (a) চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের সর্তামুযায়ী জমিদার ও প্রজাদিগকে অতিরিক্ত করভার হইতে মৃক্ত করিয়া প্রত্যেক ব্যক্তিকে স্থবিধা দিতে হইবে; (৬) শিক্ষিত দেশীয় লোকদিগকে উচ্চ সরকারী কার্যে নিয়োগ করিতে হইবে, (৭) বিদেশে গিয়া ভারতীয়গণ শাহাতে উচ্চ শিক্ষা লাভ করিতে পারে তাহার জন্ম বুত্তিদান প্রভৃতির দারা ছাত্রদের সহায়তা করিতে হইবে; (৮) মৃত্য ও অহিফেন প্রভৃতি মাদক ত্রব্যের ব্যবসা দেশ হইতে উঠাইয়া দিবার জন্ম আইন প্রণয়ন করিতে হইবে, এবং (৯) উদ্ধতম্বভাব ও চরিত্রহীন ইংরেজরা ভারতে আদিয়া দেশীয় লোকের প্রতি বেদব ঘুণা ও নৃশংদ অত্যাচার করে তাহা বন্ধ করিতে হইবে এবং সেই উদ্দেশ্যে চরিত্রবান ও সংকর্মচারীদিগকে ভারতে প্রেরণ করিতে হইবে। ১৮৭০ ঐটোবের পর হইতে ভারতশাসন ব্যাপারে ইংরেজের প্রবর্তিত বিভিন্ন নীতিগুলি যদি আমরা একবার প্র্যালোচনা করি, তাহা হইলে দেখিতে পাইব যে সেইসব নীতি বহুলাংশেই কেশবচন্দ্রের এই একটি বক্তৃতার দ্বার। প্রভাবিত হইয়াছিল।

ইহার পরও কি আমরা বলিব কেশবচন্দ্র শুধু একজন উচ্ছ্যাসপ্রবণ ব্যক্তি ছিলেন ? এমন বাস্তবদৃষ্টিসম্পন্ন মান্ত্র উনিশ শতকের ভারতবর্ষে রাম-মোহনের পর তৃতীয় আর কেহ ছিলেন না।

ইংলণ্ডে কেশবচন্দ্রের বক্তৃতার প্রভাব সম্পর্কে পরবর্তীকালে অক্সফোর্ড, ম্যানচেপ্তার কলেজের অধ্যক্ষ জে. ইপ্টলিন কার্পেন্টার বলিয়াছিলেন— "Never again has England heard from the East a voice like that of Keshub Chandra Sen" এবং ইহা যে অত্যক্তি নয় তাহা, তাঁহার পরে বাঁহারা ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন তাঁহারাই একবাক্যে স্বীকার করিয়াছেন। ছয় মাসে তিনি যেন ছয় বৎসরের কাজ করিয়া আসিয়া-ছিলেন: মিস কার্পেন্টার ইহার সাক্ষ্য দিয়াছেন এবং ভারতবর্ষের পরবর্তীকালের ইতিহাসও সেই সাক্ষ্য অপ্রান্তভাবে বহন করে। ইংলণ্ডের মাটিতে দাঁড়াইয়া ভারতের দাবীকে এমন বলিষ্ঠ কণ্ঠে ইতিপূর্বে আর কেই তুলিয়া ধরিতে পারে নাই, তাঁহার পরেও কেহ পারিয়াছেন কি না সন্দেহ। ইংলও হইতে বিদায়ের প্রাক্তালে রেভারেও ডাব্লিউ. এইচ. চ্যানিংকে কেশব-চল্র যে পত্রধানি লিখিয়াছিলেন তাহা এই প্রসঙ্গে শরণযোগ্য। সেই পত্রে কেশবচন্দ্র যেন তাঁহার মনের কথাটি খুলিয়া বলিয়াছিলেন। ইংলণ্ডে আসিয়া সকল শ্রেণীর লোকের সহিত ঘনিচভাবে মিলিয়া মিশিয়া কেশবচল্রের ইহাই দৃঢ়বিশ্বাস হইয়াছিল যে—"The East and West will unite—such is God's will." ইংলণ্ডের এমন কোনো কাগজ ছিল না, যাহাতে কেশবচন্দ্রের ইংলগুবাসের কার্যাবলীর বিশদ বিবরণ, তাঁহার বক্তৃতার রিপোর্ট প্রকাশিত না হইত। ইংলণ্ডে সেদিন কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাই সেথানকার জনচিত্তকে গভীরভাবে আকৃষ্ট করিয়াছিল। আবার বলি, সে-বক্তা শৃন্থগর্ভ কথার তুবড়ি ন্ম, ভাবগর্ভ চিন্তার তুর্লভ সম্পদ। 'কেশব-চরিত' গ্রন্থের লেখক সত্যই লিখিয়াছেন : "কেশবকঠে বেদমাতা বাগেদবী নিতা বিরাজ করিতেন। যেমন মধুর গন্তীর স্থাব্য স্পষ্ট স্বর, তেমনি প্রত্যাদিষ্ট মহান্ অর্থযুক্ত ভাবময়ী কথা । ... যখন যেখানে যাহা কিছু তিনি বলিতেন, তাহার ভিতর কিছু না কিছু নৃতন ভাব থাকিত।'' গ্লাডটোন ও ডিজরেলির দেশের লোকেরা পর্যন্ত এমন অলোকিক বাগ্মিতা কথনো প্রত্যক্ষ করে নাই।

তাই বুঝি সেদিন লণ্ডনের Punch কাগজ লিখিয়াছিল:
"Who among all living men
Is this Keshub Chunder Sen?"

বস্ততঃ কেশবচন্দ্রের ইংলও প্রবাদের গৌরব ও সার্থকতা সমাকরপে বুৰিতে হইলে তাঁহার Lectures in England বুইখানি প্রত্যেকের অভিনিবেশ সহকারে পাঠ করা উচিত। একজন বাঙালি সন্তান পাশ্চান্তা সভ্যতার কেন্দ্রন্থানে গিয়া কী অনিন্যা ও বিশুদ্ধ ইংরেজি ভাষায় বক্তৃতা দিলেন, যাহা গুনিয়া অনেক ইংরেজই বিশ্বিত হইয়াছিল, সে পরিচয় জানিতে হইলে এই বইখানি একবার পাঠ করিতে হয়। কিন্তু কেশবচন্দ্র শুধু কি তাঁহার অসাধারণ বাগ্মিতার দ্বারাই ইংলণ্ডের চিত্তলোক জ্ম করিয়াছিলেন ? যথন আমরা তাঁহার সেই সেণ্ট জেমদ্ হলে প্রদত্ত এটি ও ঞ্জিপ্তর্ম সম্পর্কিত প্রাসিদ্ধ বক্তৃতাটি (২৮ মে, ১৮৭০) স্মরণ করি, তথনই আনরা বুঝিতে পারি যে, পাণ্ডিত্যের সহিত আধ্যাত্মিকতার সমাবেশ না ঘটিলে শিক্ষিত ও ধর্মতব্জু সহস্র সহস্র গ্রীষ্টানদের মধ্যে দাঁড়াইয়া গ্রীষ্ট ও এটিধর্মের উপর একজন ভারতবাসীর পক্ষে এমন নৃতন আলোকসম্পাত করা আদৌ সম্ভব ছিল না। কেশবচন্দ্রের পূর্বে কোনো ইংরেজ খ্রীষ্টান ধর্মবাজকও খ্রীষ্টধর্ম এবং খ্রীষ্টের জীবনাদর্শের এমন মর্মজ্ঞ ব্যাখ্যান ও বিশ্লেষণ করিতে পারেন নাই—এ কথা ডাঃ মার্টিনে৷ প্রমুথ বিশিষ্ট ইংরেজ পাদরিগণই স্বীকার করিরাছেন। কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটি সম্পর্কে মন্তব্য করিয়া বিখ্যাত Spectator পত্ৰিকা লিখিয়াছিল: "দেও জেমস হলে গত কেশবচন্দ্র সেন এক অনস্তসাধারণ রকমের বক্তৃতা করিয়াছেন।''

কেশবচন্দ্রের প্রতিভার স্বকীয়তা ও মহন্ত এইখানেই।

এইবার সমাজ-সংস্থারক কেশবচন্দ্রের কথা বলিব।

তাঁহার প্রতিভা ও ব্যক্তিষের পরিপূর্ণ পরিচয় আছে তাঁহার বিভিন্ন সংস্কার-প্রয়াসের মধ্যে। ইহার সমাক আলোচনা প্রয়োজন। রামমোহন ও বিভাসাগ্রের পর কেশবচক্রই আধুনিক ভারতবর্ষের অক্তম সমাজ-সংস্থারক। ইংলণ্ডে থাকিবার সময় তিনি সেই দেশের জনহিতকর বিবিধ প্রচেষ্টা ও প্রতিষ্ঠান স্বয়ং প্রতাক্ষ করিয়া বিপুল অভিজ্ঞতা অর্জন করিয়া-ছিলেন। স্বদেশে প্রত্যাবর্তন করিয়া সেই অভিজ্ঞতা এইবার তিনি বাস্তবে ন্ধুপান্ত্রিত করিতে সচেষ্ট হইলেন এবং অত্যন্ত ক্ষিপ্রতার সহিতই অগ্রসর হইলেন। ইহাই ছিল তাঁহার কার্যপদ্ধতি। "Keshab was not the man to let the grass grow under his feet"—এবং তাঁহার কর্ম-জীবনের ধারা থাঁহারা গভীরভাবে অনুশীলন করিয়াছেন তাঁহারাই ব্ঝিবেন যে, তিনি ভাবসর্বস্থ বা বাকসর্বস্থ মান্ত্র্য ছিলেন না; একটা যুগের চিন্তা ও চেতনা পূর্বস্থরিদের চিন্তা ও চেতনার ভিতর দিয়া তাঁহার মধ্যে আশ্চর্যভাবেই সঞ্চারিত হইয়াছিল। তাই দেখিতে পাই, কর্মজীবনের আরম্ভকাল হইতে তিনি তাঁহার চারিদিকে একটি প্রচণ্ড কর্মের প্রবাহ স্ষষ্টি করিতে পারিয়া-ছিলেন এবং অনুগামী ও সহচরদের মধ্যেই তিনি জাগাইয়া তুলিতেন প্রবল কর্মস্থা। ইংলও হইতে তিনি পাচ দফা কর্মস্চী লইয়া ফিরিয়াছিলেন এবং ন্বপ্রতিষ্ঠিত 'ভারতসংস্কার সভা'র (Indian Reforms Association) ভিতর দিয়া তিনি সেই কার্যস্কচীকে রূপ দিতে চাহিলেন। লক্ষ্য করিবার বিষয়, কেশবচন্দ্রের সকল কার্য, সকল চিন্তার কেন্দ্র ভারতবর্ষ; कांगक वाहित कतिलान, नाम मिलान-'ই छिन्नान मितात'; न्छन ममाक স্থাপন করিলেন, নাম দিলেন 'ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজ'; নৃতন সমিতি গঠন করিলেন, নাম দিলেন 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মস এ্যাসোসিয়েসন'। তাঁহার नमनामश्चिक मनीवित्तव मर्पा थरे नर्वजावजीशत्वाध विवन ছिल विललिरे

হয়; ইহার স্বচেয়ে বড়ো দৃষ্টান্ত কেশবের সমসাময়িক ও সমবয়সী বৃদ্ধিমচন্দ্র।

কেশবচন্ত্রের সংস্কার-প্রয়াসের কথা বলিবার আগে, ইংলও হইতে ফিরিবার পর তিনি কি ভাবে সম্বর্ধিত হইয়াছিলেন, সংক্ষেপে তাহার উল্লেখ করিব। সেই যে লণ্ডনে তিনি 'ভারতের প্রতি ইংলণ্ডের কর্তব্য' বিষয়ে বজৃতা দিয়াছিলেন, সেই বজৃতা ভারতের ইংরেজ-রাজপুরুষদের মনঃপৃত হয় নাই, সে-কণা পূর্বেই বলিয়াছি। ইংলণ্ডে তিনি রাজনৈতিক কোনো ভাষণ দেন নাই, ''কিন্তু তাঁহার স্বভাবসিদ্ধ গভীর দেশপ্রেম তাঁহাকে ভারতের ফু:খদারিদ্র্যপূর্ণ ব্যথার কথা এবং সেই সঙ্গে ভারতে ইংরেজের কুশাসনের ক্ণা ইংলণ্ডের শিক্ষিত জনসমাজের সন্মৃথে উপস্থাপিত করিতে অন্মপ্রাণিত করিয়াছিল।" বলা বাহল্য, তাঁহার সেই সব উক্তি এধানকার শাসকর্ন ও ব্যবসায়ী ইংরেজদের প্রবল বিক্ষোভের কারণ হইয়াছিল। ইংহারা কিছু-কালের জন্ত 'ইণ্ডিয়ান মিরার' বর্জন করিয়াছিলেন। তারপর কেশ্বচন্দ্র যথন ইংলণ্ড হইতে বোম্বাইয়ে পৌছাইলেন, তখন সেধানে তাঁহাকে এক জনসভায় বিপুলভাবে অভ্যর্থনা করিবার আয়োজন করা হইয়াছিল; সেই সভায় নাহাতে কোনো ইংরেজ যোগদান না করে, তাহার জন্ম ইংরেজ-পরিচালিত একটি পত্রিকায় জোর বিরুদ্ধপ্রচার পর্যন্ত চলিয়াছিল। কেশব ইহা জানিতে পারিয়াছিলেন। বোম্বাইয়ের অভ্যর্থনা সভায় দাঁড়াইয়া দৃপ্তকণ্ঠে তিনি তাই र्नालन: "If England decides to rule India in the interest of Manchester and mercantile people of England only and not to the interest of Indian people, then I say — perish British rule this very moment." উনবিংশ শতকের ভারতে এমন কথা বলিবার ত্বংসাহস সেদিন আর কাহারো ছিল না—বিংশ শতকেই বা এই কথা বলিবার সাহস একমাত্র স্থভাষচন্দ্র ভিন্ন আর কে দেখাইতে পারিয়াছেন ?

ইংলণ্ডের হানয় জয় করিয়া কেশবচন্দ্র ভারতে ফিরিলেন। ২০শে অক্টোবর তিনি কলিকাতার পৌছিলেন। পরদিন সঙ্গতে তিনি বন্ধুগণের সহিত মিলিত হইলেন এবং তাঁহার ইংলণ্ড ভ্রমণের অভিজ্ঞতার সার কথা হিসাবে বলিলেন—"কার্য এবং আধ্যাত্মিকতা (spirituality and practical work)—এই উভয়ের যোগে জগতের পরিত্রাণ। ...পশ্চিমের সহিত যোগবন্ধন করিতে না পারিলে, আমাদিগের পূর্ণ উন্নতি লাভ হইবে না। আমাদের যে সকল গুণ আছে, তাহা রক্ষা না করিয়া, পশ্চিমের গুণ ধারণ করিলে, জনকয়েকের সাহেব সাজা আর চৌরিঙ্গতে থাকা—ইংলও গমনের এই ফল হইবে। আবার ভ্রান্ত স্বদেশপ্রিয়তা দেখাইয়া কেবল আপনাদিগের সীমার বদ্ধ থাকিলে, অনেক সদ্গুণে বঞ্চিত হইতে হইবে। আমাদের জীবনে পূর্ব পশ্চিম উভয় দেশীয় ভাবের সামঞ্জন্ত সাধন করিতে रहेत्। ... we must have the heart of the Rishi and the hand of the Englishman." ইহার বহুকাল পরে বিবেকানন ঠিক এই কথার প্রতিধ্বনি তুলিয়া ভারতবাসীর চিত্ত জয় করেন। ইহার তিন দিন পরে বেল্ঘরিয়াতে জয়গোপাল সেনের বাগানে কেশবচন্দ্রকে প্রকাশ্যে সম্বর্ধনা করা হয়। কয়েকদিন পরে ব্রাহ্মিকাগণ্ও তাঁহাকে একখানি অভিনন্দন পত্র প্রদান করেন। তাঁহার সম্বর্ধনা শুধু ব্রাহ্মদের মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল না। দারকানাথ মিত্র, মহেল্রলাল সরকার, মহারাজা যতীল্রমোহন, রুঞ্চাস পাল, দিগম্বর মিত্র প্রভৃতি তৎকালীন কলিকাতার প্রসিদ্ধ সকল ব্যক্তিই কেশবচন্দ্রকে তাঁহাদের আন্তরিক প্রীতি জানাইরাছিলেন।

## ১৮৭০। ২রা নভেম্বর।

ভারত সংস্কার সভা—Indian Reform Association—স্থাপিত হইল।
উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের ইতিহাসে ইহা একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ
ঘটনা। এমন বৃহৎ কর্ম-সংস্থা এই শতাব্দীতে এই প্রথম। সিপাহীযুদ্ধের
পরবর্তী একটি যুগ সমাজ-সংস্কারের দিক দিয়া বিশেষ উল্লেখযোগ্য নয়।
রামমোহন ও বিভাসাগরের পর সমাজ-সংস্কারের কথা এই সময়ের মধ্যে আর
কোনো বাঙালি তেমনভাবে চিন্তা করেন নাই। কেশবচক্রকেই তাই এই
বিষয়ে অগ্রসর হইতে হইয়াছিল। ছয় মাস ইংলণ্ডে অক্লান্তভাবে ঘুরিয়া
বক্তৃতা দিয়া কেশবচক্র তারতবর্ষে প্রত্যাবর্তন করিবার পর মাত্র ঘই সপ্তাহের
মধ্যেই এত বড়ো একটি কাজে হস্তক্ষেপ করিলেন কি প্রকারে ? নিঃসন্দেহে
ইহা তাঁহার কর্মশক্তির নিদর্শন। প্রতাপচক্র সত্যই লিখিয়াছেন: "An

endless, almost a super-human force formed the principal characteristic of Keshub's genius. It always found vent in new plans, new reforms, new creations," কেশ্ব-প্রতিভার এই বৈশিষ্ট্য আমরা লক্ষ্য করি তাঁহার প্রতিষ্টিত ভারত সংস্কার সভার বহুমুখী কার্যের মধ্যে। কেশ্বচন্দ্রের প্রকৃতির বৈশিষ্ট্যই এই ছিল যে তিনি এক সঙ্গে অনেকগুলি কর্মের স্টনা করিতেন, তাঁহার কর্ম-প্রতিভা এমনই প্রচণ্ড ছিল, চিন্তা করিবার ক্ষমতা এত পর্যাপ্ত ছিল যে বৃগপৎ তিনি বিভিন্ন প্রকার কাজের মধ্যে আনায়াসে হতকেপ করিতে পারিতেন। রামমোহন ও বিভাসাগরের পর এমন কর্মিষ্ট মানুষ বাংলা তথা ভারতবর্ষে আর কেহ সেদিন ছিলেন না।

ভারতবাদীর সামাজিক ও নৈতিক উন্নতিসাধন—ইহাই ছিল ভারত <mark>সংস্কার সভার মূল উদ্দেশ্য এবং অভিপ্রায়। এই সভার পাঁচটি বিভাগ ছিল ;</mark> য়ধা:—(১) স্থলভ সাহিত্য; (২) ছঃস্থ ব্যক্তিদিগকে দান; (৩) নারীজাতির উন্নতি; (৪) সাধারণ শিক্ষা: শিল্পবিভালয় ও শ্রমজীবিদিগের <del>জগ্য</del> বিভালয় এবং (৫) স্থরাপান নিবারণ। মূল সভার সভাপতি ছিলেন কেশব্চন্দ্র স্থাং, সম্পাদক ছিলেন গোবিলচন্দ্র ধর, আর প্রত্যেকটি বিভাগের একজন করিয়া সভাপতি ও একজন করিয়া সম্পাদক ছিলেন। কেশবচন্দ্রের অনুগামীদের মধ্যে নবীনচন্দ্র সেন, শশীপদ বন্দ্যোপাধ্যায়, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, উমেশচন্দ্র দত্ত, মাধবচন্দ্র রায়, অক্ষরচন্দ্র রায়, ঠাকুরদাস দেন, উমানাথ গুপ্ত, জন্মগোপাল দেন ও কান্তিচন্দ্র মিত্র প্রভৃতি ভারত সংস্থার সভার বিভিন্ন বিভাগের সহিত সংশ্লিষ্ট ছিলেন। আর বাহিরের মধ্যে বাঁহারা কেশবচন্দ্রের এই সংস্কার উভামে সহায়তা করিয়াছিলেন তাঁহাদের মধ্যে হেয়ার স্থানর প্রধান শিক্ষক প্যারীচরণ সরকার (মতপানের বিরুদ্ধে এদেশে ইঁহারই প্রয়াস ছিল সর্বপ্রথম ), আবছুল লতিফ খাঁ, দিগম্বর মিত্র, রাজেন্দ্রলাল মিত্র, কিশোরীচাঁদ মিত্র, গোবিন্দলাল শীল, মহেন্দ্রলাল সরকার, রেভারেও মিচেল, রেভারেও ডল্, মিস পিগট এবং ডব্লিউ. সি. বাানার্জি প্রভৃতির নাম উল্লেখবোগ্য। ইহা হইতে বুঝিতে পারা যাইবে যে, সমসাময়িক কালে বাংলা দেশে কেশবচন্দ্রের ব্যক্তিত্বের প্রভাব তথন কতথানি ব্যাপক হইয়া উঠিয়াছিল। সভার এই পাঁচটি বিভাগের মধ্যে আন্থ্রিক অনেক বিষয়ই অন্তর্ভুক্ত ছিল।

ভারত সংস্কার সভার বিস্তারিত ইতিহাস আলোচনা করিবার স্থান এখানে নাই। আমরা শুধু সংক্ষেপে ইহার বিষয়ে কিছু বলিব। প্রথমে স্থুলভ সাহিত্য বিভাগের কথা বলি। এক পয়সা মূল্যের সাপ্তাহিক 'স্থুলভ সমাচার' প্রকাশ দারা এই বিভাগের কার্য আরম্ভ হয়। ইতিপূর্বে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' ও 'ধর্মতত্ত্ব' প্রকাশ করিয়া কেশবচন্দ্র তাঁহার সাংবাদিক প্রতিভার পরিচয় দিয়াছেন; সেই প্রতিভারই পরিণত প্রকাশ এই 'স্থলত সমাচার'। স্র্যাধারণের জন্ম এক প্রসার কাগজ প্রবর্তন করিয়া সেদিন তিনি সত্যই ষুগান্তর স্ষষ্টি করিয়াছিলেন। 'স্থলভ সমাচার' বাংলা সাহিত্যেরও এক গুরুতর অভাব দূর করিয়াছিল। ইহার ভাষা ছিল একেবারে সহজ ভাষা। বাংলা ভাষাকে বিভাসাগরী ভাষা হইতে বাহির করিয়া আনিয়া কেশবচল্রই ইহাকে সহজগম্য করেন। এই পত্রিকায় তিনি নির্ভীকভাবে সকল বিষয়ের আলোচনা করিতেন। 'স্থলড'-এর প্রচারও ছিল সমকালীন অস্তান্ত পত্র-পত্রিকার প্রচারের তুলনায় সমধিক ; তথনকার দিনে তিন-চার হাজার কপি প্রতি সপ্তাহে বিক্রয় হওরা কম কথা নয়। ইংরেজ লেখিকা মার্গারিটা বার্ণদ্ তাঁহার The Indian Press গ্রন্থে এই প্রদক্ষে লিখিয়াছেন: "In 1870 the great Brahmo Samajist preacher, Keshab Chandra Sen, launched the Sulava Samachar as the organ of the Indian Reform Association. The paper was published weekly at one pice (farthing) per issue and was, therefore, the first attempt to reach those who were poor but literate. It achieved great success and its circulation was between three and four thousand weekly, the first of the newspaper records.'' বাংলা দেশের সাংবাদিকতার ইতিহাসে 'স্থলভ সমাচার'-এর ভাব ও ভাষার পুনরাবৃত্তি আমরা বহুকাল পরে কতকটা লক্ষ্য করি উপাধ্যায় ব্রহ্মবান্ধবের 'সন্ধ্যা' কাগজে। পরবর্তীকালে কেশবচন্দ্রের 'স্থলভ সমাচার'-এর অনুকরণ করিয়া যোগীশ্রনাথ বস্থ ও কৃষ্ণকুমার মিত্র যথাক্রমে 'বঙ্গবাসী' ও 'সঞ্জীবনী' পত্রিকা প্রকাশ করিয়াছিলেন; এই চুইখানিও প্রথমে এক প্রসা দামের সাপ্তাহিক পত্রিকা ছিল। কিন্তু 'স্থলভ'-এর গৌরব ছিল স্বতম্ব। এই প্রসঙ্গে শুর মৃত্নাথ সরকারের একটি মন্তব্য এখানে উল্লেখ্য।

কেশবচন্দ্রের শতবার্ষিকী উপলক্ষে (১৯০৮) বদীয় সাহিত্য পরিষদের উত্তোগে কল্টোলায় শ্বতিপূজার যে অনুষ্ঠানটি হইয়াছিল তাহাতে শুর বছনাথ বলিয়াছিলেনঃ ''আমরা ছেলেবেলায় 'স্থলভ সমাচার' কাগজ পড়েছি। পূজার সময়ে আবার লাল রঙ, নীল রঙের বাহির হতো। এর ভাষা একেবারে সহজ ভাষা। শিশু পর্যন্ত বৃধতে পারে। সে সময়ে গাড়োয়ানদেরও তা পড়তে দেখেছি। সাধারণ লোকের মনে ঐ 'স্থলভ সমাচারে'র ভিতর দিয়ে কেশবচন্দ্র এদেশে রাজনৈতিক বিপ্লবের স্ত্রপাত করলেন।" একথানি এক পয়সা দামের কাগজের পক্ষে এ বড়ো কম গৌরবের কথা নয়। এই কাগজে সমাজ, শিক্ষা, রাজনীতি, ইত্যাদি নানা বিষয়ের প্রবন্ধ ও সংবাদ সহজ সরল ভাষার প্রকাশিত হইত। সমাজ সংস্কারের জন্ম যে বিরাট কার্যস্তী লইয়া কেশবচন্দ্র ইংলও হইতে ফিরিলেন, তিনি দেখিলেন, কেবল ্বজ্নতা দ্বারা এই কার্য সিদ্ধ করা যাইবে না, সাহিত্যের মাধ্যমে উহা প্রচার করিতে পারিলেই কার্যসিদ্ধি স্থনিশ্চিত।

'কেশব-চরিত' গ্রন্থের লেখক এই প্রসঙ্গে বলেনঃ ''স্থলভ সমাচার দ্বারা বলসমাজে সাহিত্য-বিষয়ে যে এক অদ্তুত পরিবর্তন ঘটিয়াছে, তাহা বোধ হয় জানিবার কাহারো বাকী নাই। ইতর ভদ্র নানা শ্রেণীর লোকের মধ্যে ইহা প্রচলিত হইল। অনেকে কাগজ পড়িতে শিখিল। প্রতি সপ্তাহে সহস্র খণ্ড 'স্থলভ সমাচার' দেশে বিদেশে বিস্তারিত হইয়া বল্পবাসীদিগকে জাগাইয়া তুলিল। 'স্থলভ' রাজপ্রাসাদে এবং মুদির পর্ণকুটীরে, কৃতবিগ্ত সভ্যসমাজে এবং অন্তঃপুরে হিন্দুমহিলাগণের হস্তে শোভা পাইতে লাগিল। ইহার দ্বারা সহজ ভাষার রচনা প্রচলিত হইয়াছে। কেবল তাহা নহে, নীতি বিষয়েও লোকের ফটি ফিরিয়াছে।" ইহা ইইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, সেদিন বংলার সর্ব্ত 'স্থলভ সমাচারে'র কি আদর ছিল। বাংলা ভাষার উন্নতি সাধনে ও শিক্ষিত বাঙালির মনে বুক্তিগ্রাহ্ চিন্তার উন্মেষ সাধনে

দেবেজনাথের 'তত্ত্বোধিনী' পত্রিকার যে গৌরব, জাতীয়তাবোধ জাগাইয়া তুলিবার জন্ম হরিশ্চক্রের 'হিলু পেট্রিট'-এর যে মর্যাদা, কেশবচক্রের 'স্থলভ সমাচার' পত্রিকার ঠিক সেই গৌরব, সেই মর্যাদা—ইহা যেন আমরা কখনো বিশ্বত না হই। 'স্থলভ সমাচারে'র প্রথম সম্পাদক ছিলেন উমানাথ গুপ্ত আর মূল সভার পক্ষ হইতে কেশবচক্র ছিলেন ইহার পরিচালক। এবং তিনিই ছিলেন ইহার প্রধান লেখক।

সমাজের নীচের তলার মাতুষের কথা এদেশে সর্বপ্রথম চিন্তা করিলেন কেশবচন্দ্র; শুধু চিন্তা করা নয়, তাহার বাস্তব রূপটি পর্যন্ত সকলের সন্মুখে তিনি তুলিয়া ধরিলেন। ভারত সংস্কার সভার চতুর্থ বিভাগটির কথাই আমরা এখানে বলিতেছি। কেশবচন্দ্র ইতিপূর্বে উচ্চশ্রেণীর যুবকদের সাধারণ শিক্ষার জক্ত কলেজ স্থাপন করিয়াছিলেন। এইবার তিনি আরো এক ধাপ অগ্রসর হইলেন—সমাজের অতি সাধারণ লোক যাহারা—অথচ যাহারা প্রকৃতপক্ষে সমাজের মেরুদণ্ড, তাহাদের শিক্ষার কথা তিনি চিন্তা করিলেন। ইহাদিগকে অর্থকরী শিল্পশিকা দিবার জন্য এই বৎসরই তিনি একটি শিল্প বিভালয় স্থাপন করিলেন। তারপর কেশবচন্দ্রের দৃষ্টি গিয়া পড়িল শ্রমিকদের উপর। উনবিংশ শতাব্দীর বাংলায় শ্রমিকদের কথাও প্রথম চিন্তা করিলেন কেশবচন্দ্র। শ্রম-জীবিদের জন্ম তিনি একটি বিভালয় স্থাপন করিলেন। সেধানে শ্রমিক-দিগকে বাংলা ভাষার মাধ্যমে সাধারণ শিক্ষা দেওয়া হইত এবং অল্ল অল্ল ইংরেজিও শিক্ষা দেওরা হইত। ভদ্রশ্রেণীর লোকদিগকে ছুতার্মিস্তীর কাজ, দর্জির কাজ, ধাতুপাত্র তৈরির কাজ প্রভৃতি বিবিধ কুটীরশিল্প শিক্ষা দেওয়া হইত। Workingmen's Institute উনিশ শতকের ভারতবর্ষেই একটি নৃতন জিনিস। স্থথের বিষয় কেশবচক্রের এই একটিমাত্র কীর্তিই আজো কোনোমতে তাহার অন্তিত্ব বজার রাধিতে পারিয়াছে। শ্রমজীবি বিভালয়ে কেবলমাত্র শ্রমিকরা নয়, অবসর সময়ে অফিসের কেরাণী, কলেজের ছাত্র, ব্রাহ্মপ্রচারক এবং স্বয়ং কেশবচন্দ্র—সকলেই এইসব কাজ আগ্রহের দহিত শিক্ষা করিতেন। তাঁহার সকল জীবনচরিতকারই উল্লেখ করিয়াছেন ষে, কেশবচন্দ্র নিজে একজন বড়ো craftsman ছিলেন এবং

জীবনের শেষভাগে অস্তৃতার সময় অনেক নিপুণ আসবাবপত্র তিনি নিজের হাতে তৈরি করিয়াছিলেন।

সেবার ভিতর দিয়া সাধারণ লোক ও ভদ্রশ্রেণীর মধ্যে প্রীতি ও
সৌহাত্তের ভাব জাগাইয়া তুলিবার জক্তই দাতব্য বিভাগটি খোলা হইয়াছিল।
দশ বৎসর পূর্বে উত্তর ভারতের তুর্ভিক্ষ ও নিম্নবঙ্গের ম্যালেরিয়া পীড়িত
জনগণের সাহায্য করিতে আমরা কেশবচন্দ্রকে দেখিয়াছি। দৈব বিপদের
সময় সমবেত প্রয়াসে সঙ্কটন্রাণ বা Relief-এর ব্যবস্থা করা—এই দেশে
কেশবচন্দ্রের পূর্বে আর কাহাকেও আমরা চিন্তা করিতে দেখি নাই। তাঁহার
সমাজ সেবার এই আদর্শ ই পরবর্তীকালে সেবারত শশীপদ বন্দ্যোপাধ্যায় ও
স্বামী বিবেকানন্দকে বিশেষভাবে অমুপ্রাণিত করিয়াছিল। বাংলার
ইংরেজি শিক্ষিত সমাজে সে বুগে মদ্যপানের প্রচলন ছিল। কেশবচন্দ্র বহ
ইয়ং বেদ্দলের জীবনে ইহার শোচনীয় পরিণাম প্রত্যক্ষ করিয়াছিলেন।
তাঁহার সন্মুথে ছিল প্যারীচরণের আদর্শ। ভারত সংস্কার সভার মঞ্চ হইতে
তিনি এই সামাজিক ব্যাধি দূর করিবার জন্ত বক্তৃতা দিয়া, সংবাদপত্রে
আলোচনা দ্বারা জনমত গঠন করিয়া, ছোট ছোট পুস্তিকা রচনা করিয়া এবং
তক্ত্পদের লইয়া একটি 'আশাবাহিনী' গঠন করিয়া যেসব প্রয়াস পাইয়াছিলেন, সে ইতিহাস স্থপরিচিত।

ভারত সংশ্বার সভার দ্বারা ভারত সত্যই জাগিয়া উঠিল।

১৮৭১ ঐপ্রিমে হইতে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' দৈনিকে পরিণত হইল। তথন হইতে নরেন্দ্রনাথ সেন ইহার সম্পাদক হইলেন। ভারতবর্ষে এই রকম দৈনিক কাগজ এ পর্যন্ত আর কেহ চালাইতে পারেন নাই। যুগ আগাইয়া গিয়াছে, শিক্ষিতের সংখ্যা প্র্রাপেক্ষা অনেক বাড়িয়াছে, এখন দৈনিক পত্রিকা ভিন্ন যুগচেতনাকে জাতির মানসম্কুরে প্রতিফলিত করা সম্ভব নয়— এই মনে করিয়াই কেশবচন্দ্র কাগজখানিকে দৈনিকে পরিণত করিলেন। জাতীয় জীবন গঠনে সেই যুগে কেশবচন্দ্রের 'মিরার' সত্যই এক মহৎ কার্য সাধন করিয়াছিল। বিদ্নিমচন্দ্রের 'বঙ্গদর্শন' ইহার এক বৎসর পরের ঘটনা। 'ইণ্ডিয়ান মিরার'ই বাঙালি পরিচালিত ও সম্পাদিত প্রথম ইংরেজি দৈনিক পত্রিকা। এই প্রসঙ্গে স্থ্রেন্দ্রনাথ তাঁহার A Nation in Making প্রকে লিখিরাছেন: "with the exception of Indian Mirror all our newspapers in Bengal, including the most influential, were weekly." কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' সত্যই সেদিন সাংবাদিক তার ক্ষত্রে বাঙালিকে এক নৃতন আদর্শের সন্ধান দিয়াছিল; স্থরেন্দ্রনাথ যথন ১৮৭৯ গ্রিষ্টাব্দে 'বেন্দলি' পত্রিকার সম্পাদক ও স্বত্তাধিকারী হন, তথন তিনি কেশবচন্দ্রের দৃষ্টান্তকে সম্মুখে রাধিয়াই তাঁহার সাংবাদিক জীবন আরম্ভ করিয়াছিলেন, ইহা তিনি নিজে বলিয়াছেন।

শিক্ষা, কৃষ্টি ও প্রগতি বিষয়ে ইংলণ্ডের মেয়েরা কত উন্নত, তাহা কেশবচন্দ্র প্রত্যক্ষ করিয়া আসিয়াছিলেন। স্বদেশীয় নারীদের উচ্চশিক্ষার জন্ম তিনি ১৮৭০ গ্রীষ্টাব্দে একটি স্কুল স্থাপন করেন। বেথুন স্কুলের শিক্ষিকা মিস পিগটকে তিনি এই কুলের কাজে নিবৃক্ত করিয়াছিলেন; পর বংসর ফেব্রুয়ারি মাসে তিনি নেয়েদের শিক্ষা দিবার জন্ম উপযুক্ত শিক্ষয়িত্রী প্রস্তুত করিবার উদ্দেশ্যে একটি নর্মাল স্কুল স্থাপন করিলেন এবং এই স্কুলের মেয়েদের লইয়া তিনি 'বামা হিতৈষিণী সভা' নামে একটি উন্নয়নমূলক সমিতিও স্থাপন করেন; মেয়েরা এই সভায় নারীকল্যাণ মূলক নানাবিধ প্রবন্ধ পাঠ করিত ও উহা লইয়া আলোচনা করিত এবং এইসব প্রবন্ধের অধিকাংশই 'বামা-বোধিনী' পত্রিকায় প্রকাশিত হইত। অন্তঃপুরিকাদিগের জন্ম এই পত্রিকাখানি ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দে উমেশচন্দ্র দত্ত প্রকাশ করেন এবং তিনিই ইহার সম্পাদক ছিলেন। বাংলা ভাষায় মেয়েদের জন্ম ইহাই প্রথম কাগজ। কেশবচন্দ্রের নর্মাল সুলের উন্নতি ও সাফল্য দেখিয়া গভর্ণমেণ্ট ইহার জক্ত বার্ষিক দুই হাজার টাকা মঞ্র করিয়াছিলেন। যতদ্র জানা যায়, 'বামা হিতৈষিণী সভা'-ই উনিশ শতকের বাংলার প্রথম মহিলা সমিতি। ব্রিষ্টলের একটি মহিলা সমিতিও কেশবচন্দ্রের বিবিধ নারীকল্যাণ প্রচেষ্টায় প্রভৃত অর্থ সাহায্য করিয়াছিলেন।

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, ''নারী শিক্ষা সম্বন্ধে কেশবচন্দ্রের কতকগুলি নিজস্ব ধারণা ছিল। নারীদিগকে হিন্দুকৃষ্টির উপযোগী শিক্ষা দেওয়াই তিনি সঙ্গত মনে করিতেন। নারীগণ পাশ্চাত্ত্য সভ্যতার জ্ঞান ও আলোক পাইবে, অথচ পাশ্চান্তা কৃত্রিম সভাতার আদর্শে তাহাদের জীবন ও চরিত্র গঠিত না হয়, এই ছিল তাঁহার অভিমত। নারীগণের পক্ষে বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রচলিত শিক্ষা তিনি উপযোগী মনে করিতেন না। নারী স্বভাবের অন্ত্র্ক গৃহশিল্প, ললিতকলা, কাব্যরচনা, প্রাথমিক বিজ্ঞান, স্বাহ্যবিজ্ঞান, গৃহকর্ম প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষাদানই তিনি একান্ত প্রয়োজনীয় বোধ করিতেন।"

१ ११५८

কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনে ইহা একটি বিশেষ স্মূরণীয় বৎসর।

আমরা দেখিয়াছি, কেশবচক্র ইতিপূর্বে কলুটোলা সাদ্ধ্য স্থুল, ব্রাহ্ম স্থুল, কলিকাতা কলেজ প্রভৃতি কয়েকটি শিক্ষা-প্রতিষ্ঠানের আয়োজন করিয়া-ছিলেন। নানা কারণে তাঁহার সে সব প্রয়াস স্থায়ী হইতে পারে নাই। এই বংসর তিনি ভারত সংস্কার সভার উদ্যোগে ব্রকদের উচ্চশিক্ষার জন্ম 'আলবার্ট কলেজ' স্থাপন করিলেন। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, এই কলেজ প্রতিষ্ঠিত হইবার চারি বংসর পরে সামাজিক ও সাংস্কৃতিক উয়তির উদ্দেশ্যে জনসাধারণের মেলামেশার জন্ম এবং পারস্পরিক আলোচনার জন্ম কেশবচক্র 'আলবার্ট হল' ও 'আলবার্ট ইনষ্টিটিউট' প্রতিষ্ঠিত করেন। এই হলে একটি সাধারণ লাইবেরি ও পাঠাগারও প্রতিষ্ঠিত হয়। তখন কলিকাতায় একমাত্র টাউন হল ছিল, কিন্তু বাঙালিদের নিজস্ব এমন একটি জায়গা ছিল না যেখানে প্রীতি সম্মেলন, বক্তৃতা ও আলোচনা, স্ব্যাধারণের সভা প্রভৃতি হইতে পারে। আলবার্ট হল স্থাপন করিয়া কেশবচক্র বাঙালির এই অভাবটি দূর করিয়াছিলেন।

দেখিতে পাইতেছি, সমাজের সর্বাঙ্গীন উন্নতির কথাই কেশবচন্দ্র চিন্তা করিতেন এবং ভারত সংশ্বার সভার মাধ্যমে সাধ্যমত তাহাকে রূপ দিবার প্রয়াস পাইতেন। বস্তুতঃ উনবিংশ শতান্ধীর ভারতবর্ষে কেশবচন্দ্র সেনই সর্বশ্রেষ্ঠ সমাজসংশ্বারক। শনীপদ, বিবেকানন্দ প্রভৃতিদের কার্যক্ষেত্র তিনিই তো প্রস্তুত করিয়া গিয়াছিলেন। প্রকৃত সমাজসংশ্বার বলিতে কি ব্রুমায়, সে বিষয়ে ১৮৬২ প্রীষ্টান্দেই কেশবচন্দ্রের মনে একটি সুস্পষ্ট ধারণা জন্মিয়াছিল। সেই সময়ে ভবানীপুর ব্রাহ্মসমাজে Social Reformation in India নামে তিনি যে বক্তৃতা দিয়াছিলেন, তাহাতে তিনি সংশ্বার বলিতে moral, social, educational ও domestic—এই চার প্রকার সংস্কারের কথাই বলিয়াছিলেন। সমাজ সংস্থার কথার কথা নয়—ইহা অতি কঠিন জিনিস। তাই তো কেশবচন্দ্র সমাজ সংস্কারের মূলনীতি নিধারণ করিয়া সেদিন ব্লিয়াছিলেন: — "Reformation signifies forming anew. Every reformer should therefore not only destroy absurd and corrupt institution, but build up positive institutions of undoubted usefulness and purity...The thorough reformation of native society is the object of the Brahmo Samaj. It proposes to give it a re-organisation upon the basis of pure faith, and adore it with useful institutions." দশ বৎসৱ পূর্বে তিনি যাহা বলিয়াছেন, দেখিতে পাইয়াছি, কেশবচন্দ্র তাহাই অক্ষরে অক্ষরে পালন করিয়া ইতিহাসে ব্রাহ্মসমাজের প্রকৃত ভূমিকাটি সেদিন এই ভাবেই সকলের সমূপে তুলিয়' ধরিয়াছিলেন। Thoroughness—কেশব-প্রতিভার ইহাই ছিল অন্ততম বৈশিষ্ট্য। কোনো চিন্তা, কোনো কাজই তিনি কখনো half-done বা অসম্পূর্ণভাবে করিতেন না। নৃতন যুগ আসিয়াছে, পুরাতন লইয়া থাকিলে আর চলিবে না, সমাজকে ভাণ্ডিতে হইবে, ভাঙিয়া নৃতন করিয়া গড়িতে হইবে—এমনভাবেই কেশবচল বাংলার সমাজ জীবনকে সেদিন সকল দিক দিয়া এক নৃতন গরিমা, এক নৃতন ব্যঞ্জনা দিয়া গিয়াছেন। বাঙালি যদি কেশবমনীষার এই দিকটি গভীরভাবে অনুণীলন করিত, তাহা হইলে সমাজসংস্কারক হিসাবে কেশবচন্দ্রের শ্রেষ্ঠত্ব কোণায়, তাহা সে ব্ঝিতে পারিত।

শিকা বিস্তারে, বিশেষ করিয়া স্ত্রী-শিকা বিস্তারে কেশবচন্ত্রের প্রয়াস বিশেষভাবেই শ্বরণীয়। শিক্ষার ব্যাপারে তাঁহার মতন positive blue print আর কেহই দিতে পারেন নাই। এ-বিষয়ে তাঁহার চিন্তা-ভাবনার সম্যুক পরিমাপ আজো হইয়াছে বলিয়া মনে হয় না। কেশবচন্দ্র ভারতে ও ইংলত্তে তাঁহার বিবিধ বক্তৃতা, নানা রচনা ও রাজপুরুষদের নিকট লিখিত একাধিক পত্তে বার বার জোর দিয়া বলিয়াছেন—দেশের প্রতিটি মাতুষ যাহাতে স্থশিক্ষা লাভ করে এবং তাহার স্থযোগ পায়, সে-বিষয়ে সরকারের অববহিত হওয়া কর্তব্য। এই 'স্লযোগ' কথাটির উপর তিনি বিশেষ গুরুত্ব দিতেন। অভিজাত বংশের সন্তান হইলেও কেশবচক্র যেদিন হইতে তাঁহার দেশ এবং জাতির উন্নতিকরে স্বীয় জীবন উৎসর্গ করিয়াছিলেন, সেইদিন হইতে তিনি সমাজে শ্রেণী-বৈষম্য উঠাইয়া দিবার পক্ষপাতী ছিলেন। তাই তিনি বিশ্বাস করিতেন যে শিক্ষালাভ করিবার স্কুষোগ সমাজের মুষ্টিমেয় কিছু সংখ্যক অর্থবান ব্যক্তির মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকিলে চলিবে না; প্রগতিশীল ও উন্নত জাতি গড়িয়া তুলিতে হইলে ধনীদরিত্র, উচ্চনীচ নির্বিশেষে দেশের আপামর জনসাধারণকে শিক্ষিত করিয়া তুলিতে হইবে। তিনি মনে করিতেন যে কতিপয় বিত্তশালী বা তথাকথিত উচ্চশ্রেণীর মধ্যে বিত্তাশিক্ষা সীমাবদ্ধ থাকিলে তাহা জতিভেদের মতো আরেকটি বর্ণ-বিভাগ স্ষ্টি করিবে। এই প্রদঙ্গে কেশবচন্দ্রের England's duty to India বক্তৃতাটি বিশেষভাবে শ্বরণীয়। এই বক্তৃতার একত্থানে তিনি বলিয়াছেন: "সকল শ্রেণীর লোকের মধ্যেই কি বিভাশিকা প্রসারিত হইয়াছে, না তাহার মধল-জ্যোতি কেবল উচ্চশ্রেণীর মৃষ্টিমেয় ব্যক্তির মধ্যেই সীমাবদ্ধ হইয়া আছে? …বাংলা দেশে প্রতি ৩২৮ জন ব্যক্তির মধ্যে মাত্র একজন শিক্ষা পাইতেছে। সারা ভারতে কোটি কোটি লোকের বিন্দুমাত্র অক্ষর পরিচয় নাই। এই অগণিত শিক্ষাবঞ্চিত জনসাধারণের কী ভবিয়াৎ ?"

বলিয়াছি, মেয়েদের শিকার ব্যাপারেই কেশবচক্র সমধিক যত্নবান ছিলেন। দেশে যাহাতে সত্তর স্ত্রী-শিক্ষার প্রসার ঘটে তাহার জন্য তাঁহার উত্তমের <mark>অন্ত ছিল না। তিনি দৃঢ় বিশ্বাস করিতেন যে দেশে স্থস্থ সবল ও</mark> উচ্চমানস্পন্ন জাতি গড়িয়া তুলিতে হইলে শিক্ষিতা নারী একান্ত অপরিহার্য। উপরি উক্ত বক্তৃতার এই বিষয়ে কেশবচন্দ্রের উক্তি থুবই স্পষ্ট। শাসক সম্প্রদায়কে লক্ষ্য করিয়া তিনি বলিতেছেন: "ইংলণ্ড যদি ভারতকে স্থানিকত মাতা প্রদান না করে, যদি এ-দেশে জ্রীশিক্ষার স্থব্যবস্থা ইংলও না করিতে পারে, তাহা হইলে ভারতবর্ষ সম্পর্কে ইংলণ্ডের দায়িত্ব পালনে ত্রুটি পাকিয়া ষাইবে।" এই ত্রুটির পরিণাম যে ভরাবহ, সে-কথাও তিনি বলিয়াছিলেন। কিন্তু কেশবচন্দ্রের প্রকৃতির একটি বৈশিষ্ট্য এই ছিল যে, তিনি যাহা চিন্তা করিতেন, তাহা কার্যে পরিণত করিতে বিলম্ব করিতেন না। ভাবুকতা ও কর্মোভামের এমন সম্মেলন আমরা একমাত তাঁহার মধ্যেই দেখিয়াছি। কর্মজীবনে অবতীর্ণ হইবার সঙ্গে সঙ্গে তাঁহার প্রচেষ্টায় নান। ধরণের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান এই শহরে স্থাপিত হইয়াছিল। কিন্তু ভারত সংস্কার সভা স্থাপনের পর হইতেই এই বিষয়ে তাঁহার প্রয়াস যেন একটি concrete ক্ষপ লইতে থাকে। এই সভার স্ত্রীজাতির উন্নতি বিধানের জন্স বিভাগটির চার দফা কার্যসূচী নির্দিষ্ট হইয়াছিল, যথাঃ (১) বালিকা বিভালয় স্থাপন; (২) অন্তঃপুরিকাদের জক্ত পৃথক শিক্ষাব্যবস্থা; (৩) মেয়েদের পাঠের উপযোগী পুন্তক ও পত্রিকা প্রচার এবং (৪) মেয়েদের পরীক্ষা গ্রহণ ও পারিতোষিক বিতরণ। কেশবচন্দ্র প্রতাপচন্দ্র ও উমেশচন্দ্রকে যথাক্রমে এই বিভাগের সভাপতি ও সম্পাদক নিযুক্ত করিয়াছিলেন। প্রমন্ত্রীব ব্যক্তিদের ইংরেজি ও বাংলা ভাষা শিক্ষা দেওয়ার জন্ম তিনি ১৩নং মির্জাপুর ষ্রীটে একটি বিভালয় স্থাপন করিয়াছিলেন। মেয়েদের স্কুল স্থাপিত হইয়াছিল পটলডাঙায় এবং মিদ্ পিগট এই বিছালয়ের ভার গ্রহণ করিয়াছিলেন।

দেশে শিক্ষা-বিস্তারের বিষয়ে কেশবচন্দ্র যে কত আগ্রহনীল ছিলেন তাহার পরিচয় মিলিবে ভারতের তদানীন্তন বড়লাট লর্ড নর্থব্রুককে লেখা পত্রগুলির মধ্যে। ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের ২১শে মে তারিখের পত্রে দেখিতে পাই যে, দেশের জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষা-প্রসারের প্রয়োজনীয়তা বর্ণনা করিয়া তিনি সমগ্র বিষয়টিকে পাঁচটি ভাগে বিভক্ত করেন; যথাঃ (১) সাধারণ লোকের শিক্ষা; (২) উচ্চশ্রেণীর উন্নততর শিক্ষা; (৩) নীতি শিক্ষা; (৪) শিল্প ও পারিভাষিক শিক্ষা; ও (৪) স্ত্রী-শিক্ষা। এই বছরই ১২ই জুলাই বড়লাটকে লেখা অপর একটি চিঠিতে কেশবচন্দ্র দেশে উচ্চশিক্ষা বিস্তারের জন্ম বুটিশ সরকার যে সব স্থল, কলেজ, বিভালয় ইত্যাদি স্থাপন করিয়াছেন তাহাতে আনন্দ প্রকাশ করেন ( তাঁহার এই আনন্দপ্রকাশকে অনেকে 'রাজভক্তি' বলিয়া ভুল করিয়াছেন), কিন্ত ইহাও বলেন দে বাবস্থা আরো ব্যাপক হওয়া দরকার। তিনি আরো লিখিলেন: "অজ্ঞানতা, অকাল মৃত্যু ইত্যাদি হইতে ভারতবাসীকে বাঁচাইতে হইলে শিক্ষার প্রসার ব্যতীত আর কোনো উপায় নাই।" ১৮ই জুলাই বড়লাটকে আবার লিখিলেনঃ "অনেকের ধারণা অভিজাত শ্রেণীর মান্ত্রদের শিক্ষা দিলেই সে শিক্ষা স্বাভাবিকভাবেই নিম্প্রেণীর লোকদের মধ্যে গিয়া পৌছাইবে, কিন্তু এই ধারণা যে কত ভূল ও অসার তাহা বলিবার নয়। শ্রেণী-ধর্ম নির্বিশেষে দেশের প্রত্যেকটি লোকের জন্য শিক্ষার ব্যবস্থা সরকারের করা কর্তব্য।" "করা কর্তব্য"—এমন কথা কোনো রাজভক্তের কলম হইতে বাহির হইতে পারে না। ২৬শে জুলাই তারিবে লেখা একটি পত্রে কেশবচক্র অভিযোগ করিলেনঃ "কেবল একদল ধনাচ্য ব্যক্তি প্রকৃত উচ্চ শিক্ষার স্ক্যোগ পায় অথচ দরিত্র জনসাধারণের উপর শিক্ষা-সম্পর্কে কর (tax) বসান হয়।" ১লা আগষ্ট কেশবচন্দ্র আর একথানি চিঠিতে সাধারণ লোকদের মধ্যে শিক্ষা বিস্তার করিলে কি কি বিশেষ কল্যাণ সাধিত হইবে সে বিষয়ে বিস্তারিত আলোচনা করিলেন। দেখা যায়, চিন্তাশক্তির উদ্রেকের জক্ত এই চিঠিতে তিনি বিজ্ঞান শিক্ষাদানের কথাও বলিলেন। ১৬ই আগষ্ট তারিধের লেখা তাঁহার সর্বশেষ চিঠিতে কেশবচক্র ভারতবাসীর ধর্ম-সংক্রান্ত ব্যাপারে হস্তক্ষেপ না করিয়াও ধর্মমূলক নীতি-শিক্ষাদানের (moral education) প্রয়োজনীয়তা প্রতিপাদন করিলেন। এই ভাবেই কেশবচন্দ্র তাঁহার জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত দেশে শিক্ষা-বিস্তারের উদ্দেশ্যে ভাবিয়াছেন ও কঠোর পরিশ্রম করিয়াছেন। শুধু মুষ্টিমেয় ধনাত্য ব্যক্তি নয়, স্ত্রী-পুরুষ নির্বিশেষে জনসাধারণ শিক্ষিত হইয়া উঠুক—বিশেষ করিয়া

শিক্ষালাভের স্থযোগ লাভ করুক—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের অন্তরের ইচ্ছা। এই প্রদক্ষে উল্লেখযোগ্য যে, কেশবচন্দ্র অক্লান্ত পরিশ্রম করিয়া শিক্ষাপ্রসারের উদ্দেশ্যে দেশের সম্বতিপন্ন ব্যক্তিদের নিকট হইতে প্রচুর অর্থ সংগ্রহও করিতেন। পরবর্তীকালে তাঁহার এই দৃষ্টান্তের অনুসরণ করিয়া শুর আশুতোষ মুখোপাধ্যার উচ্চশিক্ষা বিস্তারের ক্ষেত্রে প্রভূত সাফল্যলাভ করিয়াছিলেন।

কেশবচন্দ্রকে থাহারা কেবলমাত্র ভাবসর্বস্ব বা ইমোশনাল মান্ত্রষ্ঠ বলিয়া থাকেন, শুধু শিক্ষা-বিন্তারের ক্ষেত্রে তাঁহার বান্তবতাবোধের পরিচয় লইতে তাঁহাদিগকে একবার অন্তরাধ করিব। তাঁহার সমগ্র জীবনের বহুমুখী সংস্কার প্রয়াসের মধ্যে, বিশেষভাবে শিক্ষার ক্ষেত্রে, কেশবচন্দ্রের দূরনৃষ্টি এবং উভ্যমের কথা শ্বরণ করিয়া আমরা যেন কিঞিৎ কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করি।

মহর্ষির নিকট হইতে বিচ্ছিন্ন হইবার পর একে একে ছয় বৎসর অতিক্রান্ত হইয়া গেল। দেবেল্রনাথ দ্র হইতেই তাঁহার পুত্রাধিক ব্রহ্মানন্দের অদ্ভূত কার্যকলাপ নিরীক্ষণ করিতেছিলেন। কেশবচল্র নৃতন সমাজ স্থাপন করিয়াছেন, নূতন মন্দির গড়িয়াছেন, সারা ভারতবর্ধে বাক্ষসমাজকে স্পরিচিত করিয়া তুলিয়াছেন, বিরাট একটি প্রচারকমণ্ডলী গঠন করিয়া প্রচারব্রতকে জীবন্ত ও ব্যাপক করিয়া তুলিয়াছেন, ব্রাহ্মিকাসভা স্থাপন করিয়া নারীদের নব জীবনচেতনায় উদ্বুদ্ধ করিয়াছেন, ইংলণ্ডে গিয়াছেন, সেখানে গিয়া ব্রাহ্মসমাজের ও ভারতের দাবীকে বলিষ্ঠ কণ্ঠে প্রচার করিয়াছেন, প্রাচ্য ও পাশ্চাত্ত্য মিলনের কেত্র প্রস্তুত করিয়াছেন, তারপর ভারতে ফিরিয়া আসিয়া যুগপৎ বহুমুখী সমাজসংস্কার প্রবর্তন করিয়া বাংলা তথা ভারতের সমাজজীবনে নৃতন এক তরঙ্গ তুলিয়াছেন, 'ইণ্ডিয়ান মিরার'কে দৈনিকে পরিণত করিয়াছেন, এক পয়সা মূল্যের 'স্থলভ স্মাচার' প্রকাশ করিয়া সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে নৃতন দিক্ নির্দেশ করিয়াছেন—ছয় বৎসরের মধ্যে একা কেশবচক্র এতগুলি কাজ করিয়াছেন। এইসব দেখিয়া শুনিয়া মহর্ষি যে গৌরব বোধ করিতেন, ইহা আমরা সহজেই অনুমান করিতে পারি।

ত্ইজনেই বহুকাল কলিকাতায় ছিলেন না। তারপর মহর্ষি কলিকাতায়

ফিরিলেন। কেশবচন্দ্র একদিন কয়েকটি দ্রব্য উপহার লইয়া তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিতে আসিলেন। বহুদিন পরে পিতা-পুত্রে এই সাক্ষাৎ—আজ তুইজনের মধ্যে কোনো উত্তেজনা নাই, এক নিগ্ধ শান্তির পরিবেশে উভরে উভয়ের সঙ্গে মিলিত হইলেন। এই সাক্ষাৎকারের পর মহর্ষি ছইবার ভারতবর্ষীয় ব্রশ্বমন্দিরে আসিলেন এবং উপাসকমণ্ডলীর সহিত নিমীলিতনেত্রে উপাসনা করিলেন। আচার্য কেশবচন্দ্র উপরে বসিয়া বক্ততা ও প্রার্থনা ক্রিতেছেন, আর প্রধান আচার্য দেবেল্রনাথ পাশে দাঁড়াইয়া তাহা শুনিতেছেন। সে অপরূপ দৃশ্য দেখিয়া উপস্থিত সকলে মৃগ্ধ হইল। এই সময়ে আদি সমাজ ও ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ—এই চুই সমাজের মধ্যে সভাব স্থাপনের প্রয়াস হইয়াছিল। এই উপলক্ষে দেবেন্দ্রনাথের নির্দেশে কেশবচন্দ্র একটি সন্ধিপত্র রচনা করেন। এই পত্তের শেষভাগে কেশবচন্দ্র লিখিলেন: "আদি ব্রান্ধসমাজ ব্যাসাধ্য হিনুজাতির সহিত যোগ রাখিয়া পুরাতন প্রণালীতে ব্রহ্মোপাসনা প্রচার করিতেছেন, ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ সকল জাতির মধ্যে ব্রাহ্মধর্ম প্রচার এবং যাবতীয় সামাজিক কার্যে ব্রাহ্মধর্মের মতাত্মারে অনুষ্ঠান করিতে যত্নবান হইয়াছেন; প্রত্যেকে আপন স্বাতস্ত্র্য ও স্বাধীনতা রক্ষা করিয়া পরস্পরের সহিত যোগ দিবেন।'' সন্ধিপত্রই রচনা रहेन, किन्छ भिष पर्यन्न हैशाल काला काल रहेन ना। बान्नमार्ज महे দলাদলিই রহিয়া গেল। মিলনের চেষ্টা ব্যর্থ হইল দেখিয়া কেশবচন্দ্র স্বভাবতঃই ক্ষুব্ধ হইলেন। কেশবচন্দ্রের সহিত মহর্ষি মিলিতে পারিলেন না व्यवः देश ना शांतिवात मृत्म हिन त्मरवन्तारथत और्ट-विजीयिका। त्कभवन्ति মতন দেবেক্রনাথ খ্রীষ্ট বা খ্রীষ্টধর্মের মর্মজ্ঞ ছিলেন না—রামমোহনের উত্তর-माधक रिमार्त पर्वाचनारथत धर्मकीवरनत देशहे छिन धकि वर्षा तकरमत ক্রটি। কেশবচন্দ্রের মনীষা বিশ্বের সকল ধর্মকেই সত্য বলিয়া মানিতে পারিত—দেবেন্দ্রনাথ এতথানি অগ্রসর হইতে পারেন নাই। এই প্রসঙ্গে মহর্ষি-পুত্র সত্যেক্তনাথ তাঁহার পিতৃদেবের আত্মজীবনীর ইংরেজি অনুবাদের ভূমিকায় যথার্থই লিখিয়াছেন, "My father drew back in alarm. There were other differenes between the two. My father was intensely national in his religious ideal, whereas Keshub's outlook was more cosmopolitan." কেশবচন্দ্রের ধর্ম মিলন এবং সামঞ্জন্তের ধর্ম—রামনোহনের উদার বিশ্বজনীন আদর্শের ইহাই ছিল স্বাভাবিক পরিণতি। মিলিতে না পারিলেও, কেশবের প্রশংসা কীর্তনে মহর্ষি কোনোদিনই কুন্তিত ছিলেন না। তাই দেখিতে পাই, ৪১তম মাঘোৎসবে ভারতব্যায় ব্রক্ষমন্দিরে দেবেক্তনাথ স্বয়ং আসিয়া বলিয়া গেলেন, "ধন্ত কেশবচন্দ্রকে যে তিনি এই ব্রক্ষমন্দির সংস্থাপন করিয়া ব্রন্দের আরাধনার জন্ত আমাদের সকলকে এখানে অবকাশ দিয়াছেন। ত্পথিবীময় ব্রাক্ষধর্ম ঘোষণা করিবার জন্ত তাঁহার ব্রত। যেমন উৎসাহ, তেমনি উত্তম, যাহা তিনি কল্যাণ মনে করেন, তাহাই অনুষ্ঠানে পরিণত করেন।"

ভারত সংস্কার সভার আর একটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য। এই সময়ে "বেহালা এবং পার্শ্ববর্তী পল্লীসমূহ জনরোগে আক্রান্ত হইয়া পড়ে। গভর্ণমে<mark>ন্ট</mark> জ্বরোগাক্রান্ত ব্যক্তিগণের স্থায়তাবিষয়ে নিতান্ত ঔদাসীন্ত প্রকাশ করেন। ভারত সংস্কার সভা এ সময়ে উদাসীন থাকিতে পারিলেন না। এই সভার পৃষ্ণ হইতে শ্রীযুক্ত বিজয়ক্ষঞ গোস্বামী, শ্রীযুক্ত কান্তিচন্দ্র মিত্র, ডাক্তার শ্রীযুক্ত গোপালচন্দ্র বস্ত্র এবং ডাক্তার শ্রীযুক্ত ত্বকড়ি ঘোষ সপ্তাহে ত্ইদিন বেহালায় গমন করিতেন। তিন দিনের উপযুক্ত ঔষধ পথ্যাদি সঙ্গে লইয়া তাঁহার। যাইতেন। এই হুইদিন তাঁহাদিগকে প্রায় সমুদ্য় দিন উপবাসী থাকিয়া রোগীদিগকে ঔষধপথ্য বিতরণ করিতে হইত।" এমনিভাবেই সেদিন সেবার প্রেরণা কেশবচক্র জাগাইয়া তুলিয়াছিলেন। কেশবচক্র এই সময়ে শুধু যে বাহিরের বিবিধ কাজ লইয়া থাকিতেন, তাহা নহে; সমাজের আধ্যাত্মিক বিষয়েও তাঁহার সমান সজাগ দৃষ্টি ছিল দেখিতে পাই। ভারতব্রীয় ব্রাহ্মসমাজের বিভিন্ন শাখা—ব্রাহ্মবন্ধু সভা, ব্রাহ্মিকা সভা, ব্রদ্মবিত্যালয়—প্রত্যেকটিতে নৃতন উভাম দেখা দিল, প্রত্যেকটি বিভাগের কার্যে নৃতন উৎসাহের সঞ্চার হইল। একা কেশবচক্র এই সময়ে যেন শতহস্তে কার্য করিতে লাগিলেন, কিন্তু এত কার্যের ব্যস্ততার মধ্যেও তাঁহার জীবনে দিন দিন গভার যোগের অভ্যুদ্ধ হইল। সে কথা পরে বলিতেছি।

কেশবচন্ত্রের আর একটি কর্মকীতির কথা এইখানে উল্লেখ করিব। ইহা <mark>ভাঁহার 'ভারতাশ্রম'। ১৮৭২ গ্রিগ্রানের ফেক্রয়ারি মাসে ইহা প্রতিষ্ঠিত</mark> হইয়াছিল। কেশবচন্দ্র ব্যক্তিগত ও পারিবারিক জীবনে ধর্মের প্রতিষ্ঠা এবং ব্রাহ্মধর্মের তব্ব ও আদর্শ দেশময় প্রচারের জক্তই এই আশ্রমটি স্থাপন করেন, কারণ তিনি জানিতেন যে "বিশুদ্ধ ধর্মমত সকল মানবপরিবারে প্রতিষ্ঠিত না হইলে, কেহ তাহা বুঝিতে পারে না।" ইহাকেই তিনি বলিয়াছেন 'Spiritual Commonwealth' বা 'পরিবার সাধন' অথবা মওলীবদ্ধ সাধন। আইডিয়ার দিক দিয়া ইহা সত্যই অভিনৰ। এই প্রসদে শিবনাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেনঃ "কেশববাব ইংলতে ইংরাজের গৃহকর্ম দেখিয়া চমৎকৃত হইয়া আসিয়াছিলেন। সর্বদা বলিতেন, middle class English Home-এৰ ক্ৰায় Institution পৃথিবীতে নাই। তাঁহাৰ মনে হইল কতকগুলি ব্রাহ্মপরিবারকে একতা রাখিয়া কিছু দিন সময়ে আহার, সময়ে বিশ্রাম, সময়ে কাজ, সময়ে উপাসনা, এইরূপ নিয়মাধীন রাথিয়া শৃঙ্খলামত কাজ করিতে আরম্ভ করিলে তাহারা সেই ভাব লইয়া গিয়া চারিদিকের বাদ্মপরিবারে ব্যাপ্ত করিতে পারে। এই ভাব লইয়া তিনি ভারতাশ্রম হাপন করিলেন। তাঁহার অনুগত প্রচারকগণ স্বাত্রে গেলেন। তৎপরে আমরাও অনেকগুলি পরিবার বাহির ইইতে গেলাম। আমরা কেশববাবুর মনের ভাবটা কাজে করিয়া দেখিতে ক্বতসংকল্ল হইলাম।" কেশবচন্দ্র সমাজের সভ্য ও উপাসকমগুলীদের মধ্যে একতা ও প্রেমের ভাব বর্ধিত করিতে ব্যগ্র ছিলেন; ইহাদের সকলকেই তিনি এক আধ্যাত্মিক ও ধর্ম পরিবারের লোক বলিয়া মনে করিতেন। এই প্রসঙ্গে রাজনারারণ বস্থ লিগয়াছেন: "কেশববাবুর আহ্বানে আমরা অনেকে সপরিবারে ভারত আশ্রমে গিয়া বাস করিয়া ছিলাম। সেধানে একত্র উপাসনা, একত্র আহার, সময়ে পাঠ, সময়ে কার্য প্রভৃতির ব্যবহা হইয়াছিল।" ওধু তাহাই নয়। বিজয়ৡয়৽, শিবনাথ, নগেল্রনাথ প্রভৃতি যাঁহারা তথন এখানে বাস করিতেন তাঁহাদের প্রত্যেকের মধ্যে কেশবচন্দ্র ধর্মোৎসাহের সঞ্চার করিয়াছিলেন এবং তাঁহারা প্রমত্ত উত্তমে ভারতময় ব্রাহ্মধর্ম প্রচার করিয়াছিলেন।

কলিকাতা হইতে সাত মাইল দূরে বেলঘরিয়ার এক প্রশস্ত বাগান বাজিতে এই আশ্রমটি স্থাপিত হইয়াছিল। এইখানে পঁচিশটি ব্রাহ্মপরিবার একত্রে বাস করিতেন; কেশবচন্দ্রও তাঁহাদের পৈতৃকভবন পরিত্যাগ করিয়া সপরিবারে এখানে কিছুদিন বাস করিয়াছিলেন। সকলেই কেশ্বচন্দ্রের বিমল সহবাসে থাকিবার স্থযোগ পাইলেন; সকলেই নিজ নিজ ব্যয়ের অংশ দিয়া একারভুক্ত পরিবারের ন্যায় থাকিতেন। প্রাতে ও সন্ধ্যায় এক সঙ্গে উপাসনা চলিত। সকলেই কেশবচন্দ্রের পরামর্শ ও সত্পদেশ পাইতেন। কেশবচক্রের পত্নী জগম্মোহিনীকে ইংরেজি শিখাইবার ভার ছিল শিবনাথ শাস্ত্রীর উপর। আচার্য্য-পত্নীকে শিক্ষাদান প্রসঙ্গে শাস্ত্রীমহাশর তাঁহার 'আত্মচরিত' গ্রন্থে যে তিনটি ঘটনার উল্লেখ করিয়াছেন তাহার ছুইটিতে জগন্মোহিনী দেবীর প্রকৃতির সরলতা অতি স্থন্দরভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে। আর অপরটি কেশবচন্দ্রের আত্মসংযম শক্তির অভুত নিদর্শন। ভারতাশ্রম চার-পাচবৎসর সগৌরবে চলিয়াছিল এবং পরে উহাকে কেন্দ্র করিয়া বে বিতর্ক ও গৃহবিবাদের স্থচনা হইয়াছিল, তাহা একদিকে যেমন কেশবচন্দ্রের স্থনামকে স্পর্ণ করিয়াছিল, তেমনি উহা ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের মধ্যেও বিচ্ছেদ আনিয়া দিয়াছিল; এই বিচ্ছেদের পথেই আদিয়াছিল সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ। মোট কথা, ভারতাশ্রম কেশবচন্দ্রের একটি ব্যর্থ প্রয়াস বলিয়াই স্বীকৃত হইবে। বাংলার মাটিতে বিলাতি আদর্শের Home টিকিল না। প্রেমস্থলর বস্থ এই প্রদঙ্গে তাই লিখিয়াছেন: "Keshav's idea of the happy family was hardly realised" এবং ইহা না হইবার মূলে ছিল ব্রাহ্মদের মধ্যে বিবাদ আর প্রচারকগণের মধ্যে মতানৈকা। এই বিবাদ ও মতানৈকা বহুনুর পর্যন্ত গড়াইয়াছিল এবং কেশবচন্দ্রকে ইহার জন্ত যথেষ্ট মূল্যও সেদিন দিতে হইয়াছিল। সে অগ্রীতিকর কাহিনীর সবিন্ডার উল্লেখে আমরা বিরত রহিলাম। কেশববিরোধী দল এই সময় হইতেই কেশবচন্দ্রে মত ও কার্যের সমালোচনা করিতে থাকেন এবং নিয়মতন্ত্রের প্রশ্ন তুলিয়া তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ কেশবচন্দ্রকে নেপোলিয়নের সঙ্গে তুলনা করেন। এই তুলনা কেশবচন্দ্র সম্পর্কে একেবারেই চলিতে পারে না। বিনি ব্রাক্ষপ্রতিনিধিসভা স্থাপন করিয়া আদি সমাজ হইতে পৃথক হইলেন,

সেই কেশবচন্দ্রকে নেপোলিয়নের সঙ্গে তুলনা করা অভায় এবং অস্পত।

এইবার ব্রাক্ষবিবাহবিধি আন্দোলনের কথা।

নবজাগরণের তরঙ্গশীর্ষে ভারতবর্ষে তখন গুধু একটি মানুষ, একটি প্রতিভা, আর একটি ব্যক্তিত্ব। সমগ্র ভারতবাসীর সশ্রদ্ধ দৃষ্টি তথন তাঁহারই দিকে নিবদ্ধ বলিলেই হয়। তিনি কেশবচন্দ্র সেন। সমাজসংস্কারক কেশবচন্দ্রের প্রতিভা ও উভ্যমের পরিপূর্ণ পরিচয় এই ত্রাহ্মবিবাহবিধি আন্দোলনের মধ্যেই আমরা পাই। আধুনিক ভারতবর্ষের প্রথম সমাজসংস্কারক রামমোহন, দ্বিতীয় বিভাসাগর। ইঁহাদের পর্ই কেশবচন্দ্র। বহু শতাব্দী ধরিয়া ভারতের মেয়েদের কথা কেহ চিন্তা করে নাই। অন্ধকারের পাতাল গহ্বরে কয়েক শতাব্দী ধরিয়াই যেন জাতির নারীত্বের মহিমা ও অন্তিত্ব বিলীন হইয়া গিয়াছিল। তাহার সত্তা ছিল পুরুষের পদদলিত। কেহ তাহার উদ্ধারের কথা চিন্তা করিল না। তারপর কালচক্রের আবর্তনে, ইতিহাসের অমোদ বিধানে মুঘলবুগের একদিন অবসান হইল। ভারতে ইস্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানির রাজ্ত এবং শতান্দীকালের মধ্যেই সেই রাজত্বের অবসানে ব্রিটিশ গভর্ণমেণ্টের নিরস্কুশ শাসন প্রতিষ্ঠিত হইল। অষ্টাদশ শতকেও ভারতের তথা বাংলার নারীর তুর্ভাগ্যের কণা কেহ চিন্তা করিল না। শাস্ত্রীয় বিধিনিষেধ আর · সামাজিক অনুশাসনের পাষাণভারের তলায় তাহার স্বাতন্ত্র্য শতভাবে লাঞ্ছিত হইতে লাগিল। তারপর উনবিংশ শতাব্দীর দ্বিতীয় দশকে আসিলেন রামমোহন—ভারতের স্ত্রীজাতির প্রথম বন্ধু রামমোহন। বর্বর সতীদাহ প্রথার বিরুদ্ধে আন্দোলন করিয়া তিনি ভারতে নারীজাতির মৃক্তির পথ প্রথম প্রশস্ত कतिल्लन। ১৮२२ औष्टोरक मठीमारु निरात्त आहेन शांग रहेल। \* हेरात সাতাশ বৎসর পরে সমাজসংস্কারের ক্ষেত্রে আসিলেন বিভাসাগর। তাঁহার বিধবাবিবাহ আন্দোলন উনিশ শতকের বাংলা তথা ভারতের সমাজ জীবনের মূল ধরিয়া নাড়া দিয়াছিল। ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্দে বিধবা বিবাই

লেখকের 'রামমোহন' গ্রন্থ জন্তব্য ।

আইন পাশ হইল। 

বাংলা তথা ভারতের সমাজজীবনের উপর এই তুইটি সংস্কারের প্রতিক্রিয়া স্থদ্রপ্রসারী হইরাছিল। বিধবাবিবাহ আইন যখন পাশ হয় তখন কেশবচন্দ্রে বয়দ মাত্র আঠার বৎসর; কিন্ত ভাবিলে আশ্চর্য হইতে হয় যে, সেই বয়সেই তিনি বিভাসাগরের এই সমাজসংস্কারের গুরুত্ব উপলব্ধি করিতে পারিয়াছিলেন। ইহার তিন বছর পরে তিনি তাঁহার সঙ্গীদের লইয়া 'বিধবাবিবাহ' নাটক অভিনয় করেন। কেশবচন্দ্র তথন ব্রাহ্মসমাজের তরুণ নেতা। নাটকথানির অভিনয়ে ব্রাহ্মসমাজে খুব কাজ হইয়াছিল এবং হিন্দুসমাজে সাহাতে বিধবাবিবাহ ব্যাপকভাবে প্রচলিত হয়, সে বিষয়ে সাহায্য ও চেষ্টা করা ব্রাহ্মসাজের একটি বিশেষ কার্য বলিয়া তথন গৃহীত হইয়াছিল। সতীদাহ নিবারণ আইনের অপরিহার্য উপসংহার হিসাবেই কালক্রমে বিধ্বা-বিবাহ আইন আসিয়াছিল। কিন্তু আর একটি সামাজিক আইন যে এই একই সূত্ৰে আসিতে পারে, ইহা প্রথম উপলব্ধি করিলেন কেশবচন্দ্র সেন। বিভাসাগরের সমাজসংস্কারের যোল বৎসর পরে আসিল ত্রান্ধ বিবাহ বিধি আন্দোলন এবং এই শ্বরণীয় আন্দোলনের নেতা ছিলেন সেদিন কেশবচন্দ্র। ব্রাহ্মসমাজ তথা কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়; তাই বিষয়টি আমরা একটু সবিস্তারেই আলোচনা করিব।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত হইবার বংসরেই ইহার প্রথম অধিবেশনে ব্রাহ্মবিবাহের প্রশ্নটি আবার নৃতন করিয়া উঠিল। তথনো ব্রাহ্মসমাজে সামাজিক ক্রিয়াকর্মে হিন্দু ব্যবস্থাই অনেকটা মানিয়া চলা হইত। পরে প্রাহ্ম, জাতকর্ম, উপনয়ন, বিবাহ প্রভৃতি বিষয়ে দেবেক্রনাথ একটি অন্থান পদ্ধতি রচনা করেন। ব্রাহ্মসমাজে য়থন জাতিভেদ নাই, তথন প্রশ্ন উঠিল—হিন্দু বিবাহ সম্বন্ধে যে সকল রাজনিয়ম প্রচলিত আছে, তাহা ব্রাহ্মবিবাহে বর্তিতে পারে কি না? ইহা আলোচনা করিবার জন্ম সাতজনকে লইয়া প্রথমে একটি কমিটি গঠিত হয়। (অক্টোবর, ১৮৬৭) দেবেক্রনাথ, কেশবচন্দ্র, ব্রজস্কনর মিত্র, তুর্গামোহন দাস প্রভৃতি এই কমিটিতে ছিলেন। ব্রাহ্ম বিবাহ কি?—এই প্রশ্নটি

লেখকের 'বিভাসাগর' গ্রন্থ দ্রন্তব্য।

প্রথমে আনন্দমোহন বস্থ তুলিয়াছিলেন। এখানে উল্লেখ্য যে ১৮৬৫ এটানে তদানীন্তন এয়াডভোকেট জেনারেলের নিকটে ব্রাঙ্গবিবাহ রাজবিধি সদত কি না, এই সম্বন্ধে কয়েকটি প্রশ্ন ব্রাজসমাজের পক্ষ হইতে করা হইয়াছিল। উত্তরে তিনি বলিয়াছিলেনঃ "ব্রাজসমাজের তায় যে কোন ধর্মসমাজের বিবাহ প্রচলিত হিন্দু ব্যবহা অনুসারে সম্পন্ন হয় নাই, অথচ তৎসম্বন্ধে কোনো বিশেষ আইন তৈরি হয় নাই, সে বিবাহ আমার মতে অসিদ্ধ। স্বতরাং ইহাই স্থির হইতেছে যে, আইনের বর্তমান অবস্থায়, এরূপ বিবাহে বরক্তা বদ্ধ নহেন। স্বামী যদি পত্নীকে পরিত্যাগ করেন, তাহা হইলে পত্নী আইনের আশ্রম লইতে পারেন না; এ বিবাহে যে সন্তান উৎপন্ন হইবে, তাহারা আইনের চক্ষে সিদ্ধ নহে এবং দায় প্রাপ্ত হইতে পারে না।" (ইণ্ডিয়ান মিরার, ১৫ই আগ্রন্ট, ১৮৬৬)

স্তরাং অবস্থাটা এই দাড়াইল যে, রাজবিধি না থাকাতে আইনের চক্ষে ব্রাক্ষবিবাহ অসিদ্ধ। তথন ব্রাহ্মবিবাহ বিধিবদ্ধ করিবার জ**ন্ত** भवकारवज्ञ निक्छे आरवमन कवा विरक्षय कि ना, इंश विरव्हना कविवाव জন্ম ১৮৬৮ ঞ্জিজের ৫ই জুলাই, ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজের একটি অধি-বেশন বসিল। এই অধিবেশনের সভাপতি ছিলেন কেশবচন্দ্র। উপরে বে কমিটির উল্লেখ করা হইল তাহার সাতজন সভ্যের মধ্যে চারজন সদস্য এই বিষয়ে তাঁহাদের মত জানাইরাছিলেন; চারজনের মধ্যে ছুইজন বলিলেন, ব্রাহ্মবিবাহ হিন্দুশাস্ত্রমত বিধিসিদ্ধ নয়; একজন বলিলেন, বান্ধবিবাহকে আইনতঃ সিদ্ধ করা প্রয়োজন আর তৃতীয় ব্যক্তি বলিলেন, ব্রাক্ষবিবাহ শান্ত্রসিদ্ধ বটে, কিন্তু এ বিষয়ে আইন খুব স্পষ্ট নয়। তখন কেশবচল্র সেই সভায় সমগ্র বিষয়টি পর্যালোচনা করিয়া তিনটি প্রশ্ন তুলিলেনঃ (১) ব্রাক্ষবিবাহ কি? (২) প্রচলিত হিন্দুশান্ত মতে ব্ৰাহ্মবিবাহ সিদ্ধ কি না ? (৩) যদি সিদ্ধ না হয়, ব্ৰাহ্মবিবাহ আইনতঃ সিদ্ধ করিবার জন্ম কি উপায় অবলম্বন করা উচিত ? প্রথম প্রশ্নের উত্তরে তিনি বলিলেন—''ব্রাহ্মধর্মে যাঁহারা বিশ্বাস করেন, তাঁহারা এক সত্য ঈশবের অর্চনাপূর্বক অপৌত্তলিক পদ্ধতিতে যে বিবাহ করেন— তাহাই ব্রাহ্মবিবাহ! দ্বিতীয় প্রশ্নের উত্তরে বলিলেন, "যখন হিন্দুশান্ত্রসিদ্ধ

কোনপ্রকার বিবাহের অমুটিত অন্ধ ব্রাহ্মবিবাহে গ্রহণ করা যাইতে পারে না, তথন ব্রান্ধবিবাহ কি প্রকারে হিন্দ্বিবাহরূপে সিদ্ধ হইবে?" তুতীয় প্রশ্ন সম্বন্ধে তিনি বলিলেন, "ব্রাহ্মবিবাহ বিধিসিদ্ধ করিবার জন্ম সরকারের নিকট আবেদন করা উচিত।"

আনলমোহন বস্থ কেশবচন্দ্রের উক্তি সমর্থন করিলেন এবং এই বিষয়ে ''গভর্ণমেণ্টের নিকটে আবেদন করা যে একান্ত প্ররোজন, তাহা বিশেষরূপে প্রতিপাদন করিলেন।'' সেদিনকার এই সভার উপস্থিত ব্যক্তি বর্গের মধ্যে ছিলেন, কেশবচন্দ্র, প্রতাপচন্দ্র, নবগোপাল মিত্র, আনন্দমোহন, কালীমোহন দাস, তৃর্গামোহন দাস প্রভৃতি। সভার স্থির হইল যে, 'ব্রাক্ষবিবাহ বিধিবদ্ধ করিবার জন্ম গভর্ণমেণ্টের নিকটে আবেদন করা আবশ্যক।''

ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে এই আবেদন লইয়া কেশবচক্রই নিজে সিমলায় গিয়াছিলেন (১৮৬৮, সেপ্টেম্বর)। তথন ভারত গভর্ণ-মেণ্টের আইন সচিব স্থার হেনরি মেইনের সহিত তাঁহার ব্রাহ্মবিবাহ বিধি সম্পর্কে আলোচনা হইয়াছিল। তিনি আইনের প্রয়েজনীয়তা স্বাকার করিয়াছিলেন। ব্রাহ্মদের মতন প্রগতিশীল সমাজে বিবাহের অধিকার স্বীকৃত হওয়া যে থুবই যুক্তিসপত দাবী, ইহাও স্থার হেনরি কথাবার্তা প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রকে বলিয়াছিলেন। কিন্তু সেই সময় তিনি আরো একটি কথা বলিয়াছিলেন; সেটি এই: ''It would be difficult for legal purposes to define a Brahmo, and if no definition was given, there might shortly be petitions for relief by persons who were in the same legal position as the present applicants," এবং এই কারণ দর্শাইয়াই তখন বিলের যে খসড়া তৈরি হইয়াছিল উহাতে 'ব্রান্ম' কথাটিকে মুধ্য স্থান দেওয়া হয় নাই—ইহা অনেকটা সিভিল ম্যারেজ বিলের অনুরূপই ছিল, যাহাতে ঐ আইনের স্থযোগ ভারতবর্ষের খ্রীষ্টান ও মুসলমান সম্প্রদায় ব্যতীত আর সকলেই গ্রহণ করিতে পারিত। সেই সময়ে ব্রাক্ষ ম্যারেজ বিলটি বিশেষভাবে আলোচনা করিবার জন্ম একটি সিলেক্ট কমিটিতে প্রেরিত হইয়াছিল।

ব্রান্ধবিবাহ আন্দোলনের উত্যোগ পর্ব এই পর্যন্তই।

তারপুর ইংল্ও হইতে ফিরিয়া আসিয়া কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মবিবাহ বিধি বিধিবন্ধ করিবার জন্ম বিশেষভাবে সচেষ্ট হইলেন; তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পাণ্ডিতা তিনি ইহাতে প্রয়োগ করিলেন। সেই সময়ে ব্রাক্ষসমাজ তাঁহার বিক্রে দাঁডাইলেন, আর আদি ব্রালসমাজ মানেই তো দেবেলুনাথ, স্তুত্রাং ব্রান্ধবিবাহ আইন পাশ করাইতে কেশকচন্দ্রকে যে অক্লান্ত পরিশ্রম कतिए रहेश्राष्ट्रिन, जारा मराब्बरे अनुसार । ১৮१১ और्राय विलात বিক্লমে আন্দোলন তীব্র হইল। আদি সমাজ হইতে বিলের বিরোধিতা করিয়া বড়লাটের নিকট একটি আবেদন প্রেরিত হইল। সেই আবেদনে বলা হইল যে, এই বিবাহবিধি ব্রাক্ষসমাজের জন্ম হইতেছে, অথচ অধিকাংশ ব্রাহ্ম ইহা চাহেন না; সেই সঙ্গে ইহাও বলা হইল যে, ''কেশবচন্দ্র সেন সমগ্র ব্রাহ্মসমাজের প্রতিনিধি নহেন।'' যিরারে এই আবেদনের প্রতিবাদ করিলেন কেশবচন্দ্র। সেই প্রতিবাদে তিনি বলিলেন, অধিকাংশ ত্রান্ধ আইন চাহেন না, ইহা সত্য নহে। কেন না, তেতাল্লিশটি ব্রাক্ষসমাজ আইনের স্বপক্ষে স্বাক্ষর দিয়াছেন। আন্দোলন ভারতবর্ষের মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকিল না, লণ্ডনের 'টাইমস' পত্রিকাতেও এই আইনের সমর্থনে প্রবন্ধ প্রকাশিত হইয়াছিল।

বাল্যবিবাহের দেশ ভারতবর্ষে ছেলে-মেয়েদের বিবাহের কোনো নির্দিষ্ট বয়দ ছিল না। উনবিংশ শতাব্দীর সপ্তদশকে কেশবচন্দ্র বিষয়টি গভীর-ভাবে চিন্তা করিয়া দেখিলেন। সমাজকে নৃতন করিয়া গড়িতে হইলে, পুরাতন বহু প্রথার সংক্ষার প্রয়োজন। মেয়েদের বিবাহের বয়স ঠিক কি হওয়া উচিত, তাহা নির্ধারণ করিবার জন্ম তিনি প্রসিদ্ধ চিকিৎসকগণের অভিমত সংগ্রহ করিয়াছিলেন। মহেলুলাল সরকার, ডাঃ আত্মারাম পাণ্ডুরং, ডাঃ চার্লাস, ডাঃ শ্মিথ, ডাঃ নবীনকৃষ্ণ বয়, ডাঃ এ. ভি. হোয়াইট প্রম্ব তৎকালীন বিশিষ্ট দেশী ও বিদেশী চিকিৎসকগণের কেহই অবশ্য বয়স সম্বন্ধে একমত হইতে পারেন নাই। বিবাহের সর্বনিয় বয়স এগার আর সর্বোচ্চ বয়স কৃত্তি হওয়া উচিত—এই অভিমত তাঁহারা প্রকাশ করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র এইখানেই ক্ষান্ত হন নাই; তিনি প্রসিদ্ধ

পণ্ডিতগণের মতও সংগ্রহ করিলেন। গ্রাহ্মবিবাহ হিন্দাস্তমতে বিধিবদ, আদি ব্রাহ্মসমাজের এই যুক্তি অনেকের মধ্যে ভ্রান্ত ধারণার স্ঠি করিতেছে দেখিয়াই তিনি পণ্ডিতগণের মত চাহিয়াছিলেন। ১৮৭১ খ্রীষ্টাব্দে ১০ই আগষ্ট ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষমাজের পক্ষ হইতে তিনি ব্রজনাথ বিভারত্ব, হরিদাস শিরোমণি, পুরুষোত্তম ভাষরত্ন, শিবনাথ বিভাবাচপতি প্রমুধ বাংলার তৎকালীন প্রসিদ্ধ পণ্ডিতদের নিকট পত্র পাঠাইলেন। ঐ পত্রে লেখা হইয়াছিল—''আপনারাই এই গুরুতর বিষয়ে যথার্থ মীমাংসা করিবার উপযুক্ত, এবং আপনাদের শাস্ত্রান্থমোদিত বিধান অবশ্রই সর্বসাধারণের নিকট স্বীকৃত ও সমাদৃত হইবে।" তাঁহারা বলিলেন, হিলুশান্ত্রমতে ব্রান্ধবিবাহ অসিত্ধ। কলিকাতায় বিগ্গাসাগর, তারানাথ তর্কবাচপ্সতি, মহেশচক্র তায়রত্ব প্রমুখ পণ্ডিতগণ্ও ঐ প্রকার মত প্রকাশ করেন। কাশীর ব্যোপদেব শান্ত্রী, রাজারাম শান্ত্রী প্রভৃতি প্রসিদ্ধ উনচল্লিশজন পণ্ডিত ব্রান্মদিগের বিবাহ অবৈদিক বলিয়া অভিমত প্রকাশ করেন। কাশীর পণ্ডিতদের মত সংগ্রহ করিবার জন্ম আদি সমাজের পক্ষ হইতে আনন্দচন্দ্ৰ বেদান্তবাগীশ স্বয়ং সেধানে গিয়াছিলেন। তিনি নাকি কৌশল করিয়া তাঁহাদের অনুকূলে মত সংগ্রহ করিয়া আনিয়াছিলেন। তখন ধর্মতব্ব, মিরার ও সোমপ্রকাশের স্তম্ভে এই লইয়া প্রবল বাদ-প্রতিবাদের ঝড় বহিয়া যায়। বোম্বাইয়ের 'ইন্প্রকাশ' কাগজে পর্যন্ত এই বিষয়ে চিঠি প্রকাশিত হইয়াছিল। এইসব তর্ক-বিতর্ক, বাদ-প্রতিবাদের ভিতর দিয়া এই সত্যটিই সেদিন প্রতিপন্ন হইয়াছিল যে—গ্রাক্ষেরা যথন হিন্দুশাস্ত্র বিশ্বাস করেন না এবং সেই কারণে তাঁহারা প্রতিমা পূজা পৌত্তলিকতা বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন, তথন ভাঁহাদের পক্ষে হিন্দু বিবাহ পদ্ধতি মানিয়া লওয়া অসম্ভব।

১৮৭১, ৩০ সেপ্টেম্বর। শনিবার। স্থান—টাউন হল। সময়—বৈকাল চারটা।

ব্রান্ধবিবাহ আন্দোলন সম্পর্কে ইহাই প্রথম জনসভা এবং ব্রান্ধবিবাহ বিল সম্পর্কে জনমত সংগ্রহ করিবার জন্ম ইহাই প্রথম প্রকাশ্য প্রয়াস। টাউনহলের ইতিহাসে এই তারিখটি বিশেষভাবে শ্বরণীয়; শ্বরণীয় এই কারণে যে, এইদিন কেশবচন্দ্র এইখানে যে বকুতাটি দিয়াছিলেন ভারতবর্ধের সমাজজীবনে তাহার প্রতিক্রিয়া হদ্রপ্রসারী হইয়াছিল। ইহার ফলে যে আইন পাশ হইয়াছিল (Special Marriage Act III of 1872), আধুনিক ভারতবর্ধের উহাই ছিল প্রকৃত সমাজসংশ্বার। ১৮৭২ প্রীপ্রান্ধের তিন আইনের পূর্বে যদিও পাশী বিবাহ আইন, দি লেক্স লোসি আইন, (Lex Loci Act), দি নেটিভ কনভার্টস্ ম্যারেজ ডিসলিউসন আইন, সতীদাহ নিবারণ আইন ও বিধবা বিবাহ আইন—এই কয়েকটি আইন পাশ হইয়াছিল, কিন্তু এই কয়েকটি আইনই ছিল সম্প্রদায় বিশেষের প্রতি প্রয়োজ্য। ব্রাহ্ম ম্যারেজ বিল এই আইনগুলি হইতে স্বতন্ত্র, কারণ ইহা সাম্প্রদায়িক ভিত্তিতে রচিত হয় নাই, জাতীয় ভিত্তিতেই রচিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্র তাই এই দিনের বক্তৃতায় ইহাকে জাতীয় বিবাহ সংস্কার বা National Marriage Reform বলিয়া উয়েথ করিয়াছিলেন।

চাউন হলের এই স্মরণীয় সভার সভাপতি ছিলেন কেশবচন্দ্র। এই সভার প্রায় আটশত ব্যক্তি উপস্থিত ছিলেন, কিছু সংখ্যক ইউরোপীয় ব্যক্তিও ছিলেন। উপস্থিত ব্যক্তিদের মধ্যে ছিলেন ডব্লিউ. সি. ব্যানার্জি, রামতত্ব লাহিড়ী, স্থরেক্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়, নরেক্রনাথ সেন, ডাঃ গোপালচক্র রায়, নবগোপাল মিত্র, রেভারেও ডাঃ মিচেল প্রভৃতি। সভার প্রারম্ভে নরেক্রনাথ সেন, 'ভারতে বিবাহ আইন' (The Marraige Law in India) সম্পর্কে যে স্থচিন্তিত বক্তৃতা দিয়াছিলেন, তাহা এদেশের সমাজসংস্কারের ইতিহাসে চিরম্মরণীয় হইয়া আছে। বিবাহের প্রশ্নটি সম্পর্কে আইনগত এবং রাজনৈতিক ও সামাজিক—যতগুলি দিক থাকিতে পারে, তিনি তাহার সব দিকই আলোচনা করিয়াছিলেন। এই বক্তৃতা শুনিয়া সভার পরবর্তী বক্তা হিসাবে স্থরেক্রনাথ সেদিন বলিয়াছিলেনঃ "It has seldom been my lot to listen to such an exhaustive statement." সকলের বলা শেষ হইলে পরে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা করেন। সেই বক্তৃতায় তিনি বলিলেনঃ

'In waging open war with the opponents of the Brahmo

Mariage Bill, I do honestly believe that I have been for some time engaged in a crusade against untruth, impurity and superstition, and all manner of injuries and frightful social customs which have committed frightful havoc for centuries in this county... The Brahmo Marriage Bill contemplates a more radical and more comprehensive reformation than it is possible for the present generation of educated natives to imagine or conceive. It seens to overthrow caste and not mere idolatory, It contemplates inter-marriage between the Sikhs and the Bengalees, the inhabitants of Bombay and Madras, between the Tamil and the Teleguraces in Southern India and the people of the North Western Provinces, The Bill contemplates a union and fusion of the many discordant and social elements which lie scattered in the amplitude of the Indian continent."

কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতারই পান্টা জ্বাব হিসাবে ২০নং কর্ণগুয়ালিস দ্বীটে ট্রেনিং একাডেমির হলে দেবেন্দ্রনাথের সভাপতিত্বে আর একটি অরণীয় বক্তৃতা হইরাছিল। বক্তা ছিলেন রাজনারায়ণ বস্থ; বক্তৃতার বিষয়—'হিন্দ্ধর্মের শ্রেষ্ঠতা'। নবগোপাল মিত্রের জাতীয় সভা ঐ বক্তৃতা দেওয়াইবার জন্ম প্রধান উদ্যোগী ছিল। ব্রাহ্মবিবাহ আইনের আন্দোলন লইয়া আদি ও ভারতবর্ষীয় সমাজের মধ্যে যে বিবাদ চলিতেছিল, রাজনারায়ণ বস্থর পাণ্ডিত্যপূর্ণ এই বক্তৃতা সেই বিবাদের প্রতিব্যানি মাত্র ছিল। কিন্তু সরকারকে এক প্রবল সমস্থার সম্মুখীন হইতে হইয়াছিল। ব্রাহ্মসমাজের এক অংশ বিলের বিরোধিতা করিতেছে, অপর অংশ আইন দাবী করিতেছে, এই অবস্থায় নামের পরিবর্তন সাধন ভিন্ন কির্মা বিল পাশ হইতে পারে? ইহার উত্তরে কেশবচন্দ্র এই বক্তৃতায় বলিয়াছেলেন যে নাম পরিবর্তনে তাঁহার কিছুমাত্র আপত্তি নাই।" It is not the designation we care for, we want the substance, we wish

that early marrage, poligamy and bigamy should he suppressed among us, and also idolatory and caste. If a comprehensive marriage law be given to all India, we shall have no reasons to complain.'—ইহাই কেশবচন্দ্রের প্রকৃত লক্ষ্য ছিল; সমগ্র ভারতবর্ষের জক্তই তিনি একটি ব্যাপক বিবাহবিধি (comprehensive marriage law) চাহিয়াছিলেন। কতথানি দ্রদৃষ্টিসম্পন্ন সমাজসংস্কারক হইলে একজনের পক্ষে এই কথা চিন্তা করা সন্তব, তাহা আজ বোধ হয় আমরা বুঝিতে পারিয়াছি।

২> শে ডিসেম্বর সিলেক্ট কমিটি কাউন্সিলে তাঁহাদের অভিমত পাঠাইয়া দিলেন। কমিটির মন্তব্যে বিবাহের বর্ম নির্ধারিত হইল পাত্রের পক্ষে আঠার আর পাত্রীর পক্ষে চৌদ। বিরোধিদল অর্থাৎ আদি সমাজের ব্রান্ধ্যণ এই সময় তাঁহাদিগকে 'হিন্দু ব্রান্ধ' বা 'ব্রান্ধ হিন্দু' বলিয়া পরিচয় দিয়া ছিলেন এবং তাঁহারা হিন্দুসমাজের মধ্যেই রহিয়াছেন এমন কথাও বলিয়া-ছিলেন; অন্তদিকে কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বে ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ रुहेर् वना रुहेन रा, ठाँशांता हिन्दू नरहन, भूमनभान नरहन, भागी नरहन-তাঁহারা ভারতীয়। ১৮৭২ এইিন্সের ১৬ই জানুয়ারি বিলটি আইনে পরিণত হইবার কথা ছিল, কিন্তু সেদিন ব্যবস্থাপক সভার সভা মিঃ ইংলিসের প্রতিরোধে উহা হইতে পারিল না এবং তারপর বড়লাট লর্ড মেও'র আকস্মিক শোকাবহ মৃত্যুর ফলে উহা কিছুকালের জন্ম স্থগিত থাকে। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, বিল পাশ হইবার ঠিক পাঁচ দিন পূর্বে কেশবচন্দ্র সমাজবিজ্ঞান সভার বার্ষিক অধিবেশনে Reconstruction of Native Society শীর্ষক একটি বক্তৃতা করেন। তাঁহার সংস্কারক-জীবনের ইহাই শেষ প্রসিদ্ধ বক্তৃতা। ১৯শে মার্চ বিলটি আবার ব্যবস্থাপক সভায় উঠিল এবং চার ঘণ্ট। তর্ক-বিতর্কের পর বিলটি আইনে পরিণত হয়। বিলের পাণ্ডুলিপিতে যে নাম ছিল, তাহার পরিবর্তে বিলের মূল কাঠামো প্রায় বজায় রাবিয়াই উহা '১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের তিন আইনের বিশেষ বিবাহ বিধি' ( Special Marriage Act III of 1872 ), এই নামে আইনে পরিণত হইয়াছিল। চার বংসরের অক্লান্ত পরিশ্রম ও চিন্তা আজ সার্থক হইল—"বিবাহবিধি বিধিবদ্ধ হইল, কেশবচন্দ্র ও তাঁহার বন্ধুদের আনন্দের পরিসীমা নাই।" এই প্রসঙ্গে প্রতাপচন্দ্র যথার্থ লিখিয়াছেন যে, "the passing of the marriage Bill was the greatest triumph of Keshab's career as a reformer—" এবং এই আইনের ফলেই যে উত্তরকালে ভারতবর্ধে সমাজবিপ্লবের ক্ষেত্র প্রশন্ত হইয়াছিল, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহই নাই। আধুনিক ভারতবর্ধের ইতিহাসে সমাজসংস্কারক কেশবচন্দ্র তাই চিরকাল বাঁচিয়া থাকিবেন।

১৮৭২ এীঠান্দ বাংলার তথা ভারতবর্ষের নবজাগরণের ইতিহাসে একটি স্ক্রিক্ষণ। এই যুগস্ক্রিক্ষণেই আমরা প্রতাক্ষ করিলাম এই নৃতন বিবাহবিধি আর বঙ্কিমচন্দ্রের 'বন্দদর্শন'। সমাজসংস্থারক কেশবচন্দ্রের প্রতিভা বেমন ভারতবাসীকে বিন্মিত করিল, সমগ্র ভারতবর্ষের হিলুজাতি শুনিল কেশবচন্দ্র নির্ভীক কণ্ঠে বলিতেছেন — 'আমি হিন্দু নই, আমার একটি মাত্র পরিচয়ই আছে, আমি ভারতবাদী', তেমনি বৃদ্ধিমচন্দ্রের প্রতিভা 'বন্ধদর্শন'কে আশ্রয় করিয়া আর এক আকারে দেখা मिल-करमा-तिक्शंग-मिल्लं ভावधातात मिक्ठ विक्रमहक्त नवा किन्ध्रामंत्र, নব্য বাঙালিয়ানার পরিবেশন করিতে লাগিলেন। একা কেশবচন্দ্র 'আমি हिन् नहे'-हेश वलाट लाछ। बाक्तममाक्त एवन मिन हिन्समाटक द মবজার তলে পড়িয়া গেল। বাংলার নবজাগরণের স্রোত ১৮৭২ গ্রীষ্টাব্দ পর্যন্ত একই খাতে বহিয়াছে, কিন্তু এই চুইটি ঘটনার পর হইতেই আমরা দেখিতে পাই যে, সেই স্রোত তুইটি স্বতন্ত্র ধারায় ইতিহাসের পথ কাটিয়া চলিল। 'বোলসংসার ব্গের অন্তে প্রতিক্রিরামূলক এক সমন্বয় যুগের আরম্ভ হইতে দেখা গেল।" রামমোহন হইতে কেশবচন্দ্র পর্যন্ত ব্রাহ্মসমাজের ভিতর দিয়া স্বাধীন চিন্তার যে আদর্শ বাংল। তথা ভারতের নবজাগরণকে সেদিন বেগবান করিয়া তুলিয়াছিল, যে সর্বভারতীয় জাতীয়তার উদ্বোধন করিয়া দিয়াছিল, বঙ্কিমচন্দ্রের প্রবল ইসলাম-বিরোধী মনোভাব ও সঙ্কীর্ণ বাঙালি-য়ানা এবং তাহার সহিত পণ্ডিত শশধর তর্কচ্ড়ামণি ও পরিব্রাজক কৃষ্ণপ্রসম দেনের প্রচলিত হিন্দুধর্মের পুনরুখানের প্রয়াস মিলিত হইয়া যে অবস্থার স্ষ্টি করিয়াছিল তাহার পরিণাম যে শুভ হয় নাই, বর্তমানের ইতিহাস কি ठाशांत्रहे माका वश्न कवित्राहि ना ?

১৮৭২ এর পর হইতেই বুগ-বিপ্লবী কেশবচন্দ্রের খোলস হইতে বাহির হইয়া আসিলেন নববিধানাচার্য কেশবচন্দ্র। গৈরিকবস্ত্র পরিহিত মৃত্তিত-মন্তক কেশবচন্দ্র। বৃদ্ধিজীবি বাঙালি সে কেশবচন্দ্রকে গ্রহণ করিতে পারে নাই। তাই ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের পর হইতে বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসে বিশ্বমূচন্দ্র-রামক্তফের যুগ অনিবার্যভাবেই আসিয়া গিয়াছিল। আর রাজনীতিতে আরম্ভ হইল স্করেন্দ্রনাথ-আনন্দ্রমোহনের যুগ। কিন্তু তাই বিলিয়া কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের বাকী এগার বৎসরের কাহিনী আমাদের জাতীয় জাগরণের পক্ষে কম মূল্যবান নহে। এই এগার বৎসর কালের মধ্যে তাহার জীবনের প্রধান ঘটনাগুলি আমরা অতঃপর স্ক্রাকারে বলিয়া যাইব।

১৮৭২। এপ্রিল মাস। ভারত সংস্কার সভার পক্ষ হইতে বাল্যবিবাহ নিবারণ ও সমাজের পতিতা স্ত্রীলোকদিগের উদ্ধারের চেষ্টা হয়। সভার পাঞ্জাব-শাধা এই বৎসরের এই সময়েই স্থাপিত হয়। 'ক্যালকাটা সুল ফর বয়েজ'-এর পরিচালনা ভার কেশবচন্দ্র গ্রহণ করেন ও উহা ভারত-সংস্কার সভার সহিত সংযুক্ত হয় এবং কেশবচল্রের কনিষ্ঠ ভ্রাতা ক্লয়্ড-বিহারী সেনের অধীনে কুলটির উন্নতি হইতে থাকে। এই বৎসরের মে মাস হইতে আগষ্ট মাসের মাঝামাঝি সময় পর্যন্ত কেশবচক্র বড়লাট নর্থক্রককে শিক্ষাসম্পর্কে নয়্তথানি পোলা চিঠি লিপিলেন, পূর্ব অধ্যায়ে আমরা ইহার উল্লেখ করিয়াছি। চিঠিগুলি তাঁহার 'ইণ্ডিয়ান মিরার' 'ভারতবন্ধু' বা Indo philus — এই ছন্নামে প্রকাশিত হইয়াছিল। আধুনিক ভারতবর্ষে শিক্ষা বিস্তারের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই পত্রগুলি গুরুত্বপূর্ণ দলিল হিসাবে স্বীকৃত হইবার দাবী রাখে। ৮ই আগষ্টের পত্তে তিনি ভারতে ব্রিটিশ গভর্ণমেণ্টের প্রচলিত শিক্ষানীতির সমালোচনা করিষা লিখিয়াছিলেন: It is as much the duty of the State to extend education amongst the mass of the people as to improve the quality of the instruction at present imparted to the upper classes. The present system of education in India is defective, incomplete, and in some respects ineffectual and even hurtful. There must be something radically wrong in our system of education when the mind under its influence gathers largely but loses readily, and is difficient in sustaining cultures." লক্ষ্য করিলে দেখা যাইবে বে,
শিক্ষা সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের এই উক্তি আজো তাহার মূল্য হারার নাই এবং
তাঁহার এই মন্তব্য বর্তমান ভারতের শিক্ষানীতি সম্পর্কেও তুল্যভাবে প্রযোজ্য।
ইহা হইতেই আমরা ব্ঝিতে পারি যে, কেশবচন্দ্র শুধু সামাজিক উন্নতির
কথাই চিন্তা করেন নাই, ভারতের সর্বাঙ্গীন উন্নতির কথাই তিনি আজীবন
চিন্তা করিয়াছেন। সাধারণ শিক্ষা ভিন্ন, এদেশে বিজ্ঞান অনুশীলনও যে নিতান্ত
আবশ্যক তাহাও তিনি বলিয়াছেন। বন্ধীর সমাজ-বিজ্ঞান সভার সহিত
তাহার বেমন ঘনির্চ সংযোগ ছিল, তেমনি ডাঃ মহেন্দ্রলাল সরকারের
ভারতবর্ষীয় বিজ্ঞান সভার (১৮৭৬ খ্রাঃ) তিনি ছিলেন অক্যতম অধ্যক্ষ।

প্রচারক সভা সংস্থাপন কেশবচন্দ্রের এই সময়কার আর একটি মহৎ প্রয়াস। নিয়মিতভাবে ও পরিপূর্ণ শৃঙ্খলার সহিত যাহাতে সমাজের প্রচার কার্য নির্বাহ হইতে পারে, সেই উদ্দেশ্য লইয়াই এই সভা স্থাপিত হইয়াছিল। অক্লান্ত পরিশ্রমের ফলে এই বংসরের শেষভাগে কেশবচন্দ্র অস্ত্রহু হইয়া পড়িলেন এবং 'প্রচার ও শরীরের স্বাস্থ্য উভয় উদ্দেশ্যে তিনি সপরিবারে কলিকাতা হইতে উত্তর-পশ্চিম প্রদেশে গমন করেন' এবং ডিসেম্বরের তৃতীয় সপ্তাহেই তিনি কলিকাতায় ফিরিয়া আদিলেন।

१०६५८

আর্থসমাজের প্রতিষ্ঠাতা দয়ানল সরস্বতীর সহিত কেশবচন্দ্রের মিলন, এই বংসরের একটি প্রসিদ্ধ ঘটনা। সমসাময়িক ভারতবর্ধের ইতিহাসে দয়ানলের সংস্কার-উত্তম বিশেষভাবেই উল্লেখযোগ্য। দয়ানল কলিকাতায় আসিয়া যতীক্রমোহন ঠাকুরের বাগানবাড়িতে বাস করেন। কেশবচন্দ্র সেইখানেই তাঁহার সহিত মিলিত হইয়াছিলেন। "কেশবচন্দ্রের সাক্ষাৎকারের পর তিনি তাঁহার বাটতে আগমন করেন এবং তাঁহাকে উপলক্ষ করিয়া গৃহে সভা হয়। পৌতলিকতা, অদৈতবাদ, বর্তমান প্রণালীর জাতিভেদ, বালাবিবাহ ইত্যাদির বিরুদ্ধে তিনি অনেক কথা বলেন। "দয়ানলের উন্নত ধর্মজীবন ও তীক্ষ মনীয়ায় কেশবচন্দ্র মৃশ্ধ হইয়াছিলেন এবং এই সময়ে স্বামীজার সহিত তাঁহার প্রণয় হয়, তাহা শেষ পর্যন্ত অক্ষ্ম ছিল।"

এই বংসরের এপ্রিল মাসে টাউন হলে ভারত সংস্কার সভার দিতীয় সাম্বংসরিক উৎসব হইল। লর্ড বিশপ এই সভায় সভাপতির কার্য করেন এবং উপস্থিত ব্যক্তিবর্গের মধ্যে ছিলেন রেভারেও কে. এম. व्यानार्षि, सियठक एतव, ट्यंपठाँम व्हान, मनात महान मिश्ह, योनिव আবহুল লতিফ খাঁ, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, অধ্যাপক লেণ্ডিজ প্রভৃতি। শিক্ষা এবং স্ত্রীজাতির উন্নতির কথাই এই সভার বিশেষভাবে আলোচিত হইরাছিল। এই বংসরের শেষভাগে কেশবচন্দ্র আবার ত্ইমাসের জন্ম প্রচার কার্যে বহির্গত হন; সদে ছিলেন বিজয়ক্ষ গোস্বামী, ত্রৈলোক্যনাথ সাভাল, মহেন্দ্রনাথ বস্থ ও দীননাথ মজ্মদার। সেই যে আট বৎসর পূর্বে নাজনারায়ণ বস্থকে এক পত্তে কেশবচল্র লিখিয়াছিলেন, "মনে ক্রিয়াছি, জীবনের অবশিষ্ট দিনগুলি কেবল প্রচারকার্যে নিয়োগ ক্রিব"— দেখা মায় তাহা তাঁহার কথার কথা ছিল না, ইহা তিনি অকরে অকরেই পালন করিয়া গিয়াছেন। ব্রাক্ষমাজের স্বঁজনমান্ত রাজনারায়ণ ব্সুর সহিত কেশবচল্রের কী প্রীতির সম্পর্ক ছিল, তাহা আমরা ইঁহাদের সুইজনের চিঠিপত্রে অতি স্থন্দররূপে প্রকাশ পাইয়াছে। কেশবচন্দ্র তাঁহার প্রতি পত্রেই রাজনারায়ণকে 'আমার প্রিয় ব্রহ্মপরায়ণ দাদা' বলিয়া সম্বোধন করিতেন। ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের প্রকৃতি, যাহার সহিত একবার যে সম্পর্ক গড়িয়া উঠিয়াছে, শত বিরোধের মধ্যেও আজীবন তিনি সেই সম্পর্ক রক্ষা করিয়াছেন। কেশব-চরিত্রের ইহাও একটি আশ্চর্য মহন্ত।

>64 1

এই বৎসর আদি সমাজের সহিত মিলনের আর একটি প্রয়াস হয়

এবং ২০শে জামুয়ারি দেবেক্দনাথের ভবনে ছই সমাজের এই 'রি-ইউনিয়ন'

অত্যন্ত হল্পতাপূর্ণ পরিবেশের মধ্যেই হইয়াছিল। ভারতবর্ষীয় প্রাক্ষসমাজের

একটি দলের মধ্যে কিছুকাল যাবৎ যে কেশব-বিরোধী ভাব দেখা গিয়াছিল

এবং যাহা ক্রনশঃই বৃদ্ধি পাইতেছিল, তাহা লক্ষ্য করিয়াই কেশবচক্র

এই দিন সন্ধ্যাবেলায় তাঁহার কলুটোলার ভবনে প্রচারকদিগের এক সম্মেলনে

একটি মর্মস্পর্শী ভাষণ দিলেন। ভারতাশ্রমের মানির জের তথনো

চলিতেছে; প্রচারকগণের জীবনের গতি ফিরাইবার জক্ত এবং তাঁহাদের

মধ্যে শান্তি ও প্রীতির পবিত্র ভাব জাগাইয়া তুলিবার জন্য তাঁহার এই প্রয়াস লক্ষ্য করিবার বিষয়। কেশবচন্দ্রের এই বৎসরের টাউন হলের বক্তৃতাটি অত্যন্ত বৈশিষ্ট্যপূর্ণ। বক্তৃতার বিষয় ছিল: · Behold the Light of Heaven in India এবং এই বক্তৃতার শেষভাগে তিনি 'ব্রাক্ষ-সমাজের উপর অত্যাচারের কথা উল্লেখ করিয়া বলিলেন যে, সময়ে সময়ে আমার মন্তকে অনেক জ্বন্ত অপবাদ আসিয়া নিপতিত হইয়াছে, অনেক জায়গায় চরিত্রে পর্যন্ত কলম্বারোপ করিয়াছে; কিন্তু তাহাতে আমি ভীত নহি। ... আমাকে যে যাহা বলিতে চায়, বলুক; কিন্তু ঈশ্বর যে আলোক প্রেরণ করিয়াছেন, তাহা নির্বাণ করিবে কাহার সাধ্য ? আমি যে সাধু সঙ্কল্প সাধনের জন্ম আদিষ্ট হইয়াছি তাহা হইতে কেহই আমাকে প্রতিনিবৃত্ত করিতে পারিবে না। আমি অগ্রসর হইব। বীর্ত্বের সহিত অগ্রসর হইব।" এই বক্ততাতেই কেশবচন্দ্র সর্বপ্রথম প্রকাশ্যে নববিধানের উল্লেখ করিলেন। ১৮৬০ গ্রীষ্টাব্দে 'প্রেমের ধর্ম' বক্তৃতায় যে ভাবটি তাঁহার চিন্তায় প্রথম ধরা পড়িয়াছিল, আজ পনর বৎসর পরে তাহাই কেশবচন্দ্রের চিস্তার একটি পরিণত রূপ পাইতে চলিয়াছে দেখা <sup>মায় ।</sup> শুনিতে পাই কেশ্চন্দ্রের 'নববিধান দুর্বোধ্য'; কিন্তু তাঁহার এই কথাগুলির মধ্যে তো অস্পষ্টতার লেশমাত্র দেখিতে পাই না: "What I aceept as the New Dispensation in India neither shuts out God's light from the rest of the world, nor does it run counter to any of those marvellous dispensations of His mercy which were made in ancient times... A new dispensation, therefore, has been sent unto us which presents to us not indeed a new and singular creed but a new development of by-gone dispensations."

নববিধান সম্পর্কে প্রসঙ্গতঃ কিছু আলোচনা করিব। ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের একটিমাত্র পরিচয় আছে—তিনি নববিধানাচার্য একটি নৃতন বিধানের উল্গাতা। ব্রাহ্মসমাজের যখন পঞ্চাশ বৎসরকাল পূর্ণ

হুইল ত্রথন ইতিহাসের এক ভুভক্ষণে কেশবচন্দ্র এই নববিধান ঘোষণা করেন। সকল ধর্মকে এক করা, মানবসভ্যতার স্থদীর্ঘকালের ইতিহাসে এত বড়ো সত্য ইতিপূর্বে আর কাহারো চিন্তায় ধরা দেয় নাই, আর কেহ এমন আশ্চর্য পরীক্ষায় প্রবৃত্ত হন নাই। রামমোহন তুলনামূলক ধর্মালোচনার স্থচনা করিয়া-ছিলেন সত্য, কিন্তু তাহা তো পৃথিবীর মাত্র তিনটি প্রধান ধর্মকে অবলম্বন করিয়া। বিশ্বের যাবতীয় ধর্মের অথবা ধর্মমতের তুলনা ভিন্ন একটি common measure নির্ণয় করা স্থকঠিন। বস্তুতঃ সকল ধর্মকে এক করিতে না পারিলে, বহুত্বকে একত্বে পরিণত করিতে না পারিলে তুলনা নিফল। পরিণত জীবনে কেশব্চল্র যথন এই সত্যাট উপলব্ধি করিলেন তথন তিনি ব্লিলেন: ''জগৎকে এমন কিছু দেখাইতে হইবে যাহা বেদ বেদান্ত বাইবেল কোৱাণ প্রভৃতির মধ্যে পাওয়া যাইবে না।" এই তিনি প্রথম ইতিহাসে ব্রাহ্মসমাজের প্রকৃত ভূমিকাটি নির্ণয় করিয়া বলিলেন: "যদি অক্সাক্ত ধর্ম যাহা দিয়াছে, তুমি আবার তাহাই দিতে আসিয়া থাক, তবে, হে ব্রাহ্মসমাজ, তোমার পৃথিবীতে না আসাই ভাল ছিল। যদি তোমার নিজের কিছু দিবার না ্থাকে, যদি তুমি পুনক্তি করিতে আসিয়া থাক, তবে তুমি চলিয়া ষাও, পৃথিবীতে তোমার কোন প্রয়োজন নাই।" এই কথা একমাত্র কেশবচন্দ্রের পক্ষেই বলা সম্ভব ছিল, রামমোহন বা দেবেন্দ্রনাথের পক্ষে নয়। নৃতন হইতে নূতনতর জীবনলাভ—ইহাই তো নববিধানের মূল স্ত্ত।

১৮৮০। ২৫শে জাহ্য়ারি। ব্রহ্মদিরের বেদী হইতে আচার্য কেশবচল্র নববিধান ঘোষণা করিলেন। একটি স্থানর রূপকের আশ্রায়ে তিনি এই আশ্রর্য় বার্তা পৃথিবীতে ঘোষণা করিয়াছিলেন। তিনি নববিধানকে একটি নবশিশুর জামের সহিত তুলনা করিয়া বলিলেন: "পৃথিবী, শোনো, পঞ্চাশ বংসর ব্রাহ্ম-সমাজ গর্ভে ধর্মের শিশু গঠিত হইতেছিল, বহুকালের প্রস্বয়ন্ত্রণার পর এক সর্বাঙ্গ স্থানর শিশু জামাগ্রহণ করিয়াছে। সেই শিশুর ভিতরে যোগা, ধ্যান, বৈরাগা, প্রোণ তন্ত্র বাইবেল কোরাণ সম্দায় রহিয়াছে। পৃথিবীতে যত ভাবের অবতার হইয়াছে, শিশু সকলকে আপনার ভিতরে এক করিয়া লইয়াছেন। নববিধান শিশু সংসারে স্বর্গ দেথাইবার জন্ত জামায়াছেন।" কী অপূর্ব এবং কী স্থানর এই ঘোষণা ! সতাই ইতিহাস সেদিন প্রসবব্যথায় কাঁদিয়াছিল। মানব-সভ্যতার জমোন্নতির বিচিত্র ধারা থাঁহারা গভীরভাবে অন্সরণ করিয়াছেন-এবং সেই ধারাপথে থাঁহারা পৃথিবীর বিভিন্ন দেশে এক-একটি মহৎ ভাবের, মহৎ চিন্তার অভ্যাদয়ের ইতিহাস পাঠ করিয়াছেন, তাঁহারাই ব্ঝিবেন উনিশ শতকের অন্তম দশকের সেই সময়টি সকল দিক দিয়াই একটি নৃতন চিন্তার অভ্যাদয়ের পক্ষে উপযুক্ত ছিল।

কেশবচন্দ্রের অধ্যাত্ম জীবনের ক্রমবিকাশের ইতিহাস বাঁহারা গভীরভাবে অন্নীলন করিয়াছেন তাঁহারাই ইহা দেখিতে পাইরাছেন যে, তাঁহার ধর্মমত তাঁহার ধর্মজীবনের আরম্ভ হইতেই বিবর্তনের দিকে ধাপে ধাপে অগ্রসর হইতেছিল। কেহ যেন না মনে করেন নববিধান কেশব্চন্দ্রের একদিনের বা এক মুহূর্তের চিস্তার ফল। তাঁহার আধ্যাত্মিক জীবনের প্রতি একবার শশ্রদ্ধ ও সাহারাগ দৃষ্টি নিক্ষেপ করুন দেখিতে পাইবেন এক সম্পূর্ণ বৈজ্ঞানিক পদতিতে—বৰ্জন ও অৰ্জনের দারা, subtraction ও addition দারা তিনি আধ্যাত্মিক চিন্তার শিখরে উঠিয়াছিলেন। বাহিরে যখন তিনি নানাবি<sup>ধ</sup> কর্মের প্রবাহ সৃষ্টি করিয়া চলিয়াছিলেন, সেই একই সময়ে সকলের অলক্ষ্যে আপনার মনে সংযোগ বিয়োগের প্রণালী ধরিয়া কেশবচন্দ্র ধর্মজীবনে ধাপে ধাপে অগ্রসর হইয়াছেন—বেদান্ত প্রতিপাদ্য ব্রাহ্মধর্মের সংকীর্ণ গণ্ডী অতিক্রম করিয়া তিনি ক্রমে ক্রমে একটি বিশ্বজ্ঞনীন ধর্মের সন্ধান পাইরাছিলেন। আধ্যাত্মিক জীবনের এই চরম অবস্থাতেই যধন তিনি ঈশ্বরকে রূপ এবং অরূপের মধ্যে দর্শন করিয়া কতার্থ হইয়াছিলেন, জীবনের সেই পরিণত চিন্তা ও উপলব্ধির আলোকিত মূহুর্তেই কেশবচন্দ্র ইতিহাসের মহাস্ত্য নববিধান ঘোষণা করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের জীবনে আমরা লক্ষ্য করি যে, বরাবরই তিনি পৃথিবীর বিভিন্ন ধর্মপ্রবর্তকদের মধ্যে একটি সমন্বয় প্রতিষ্ঠার চেষ্টা করিয়াছেন। তাঁহার Great Men বক্তৃতাটি এই প্রসঙ্গে বিশেষভাবেই ম্মরণীয়। পৃথিবীর সকল ধর্মের অনুশীলন কেশবচন্দ্র যতথানি গভীরভাবে করিয়াছিলেন, এতটা রামমোহন বা দেবেল্রনাথ করিতে পারেন নাই। এমার্সনের একটি কথা মনে পড়েঃ "Person makes event, and event person"—আধুনিক কালের ভারতবর্ষে ধর্মের ক্ষেত্রে রামমোহন ও কেশবচক্র সম্পর্কে এই কথাটি বিশেষ ভাবেই প্রয়োজ্য। রামমোহনের একেশ্বরবাদ প্রতিষ্ঠা ষেমন একটি ঐতিহাসিক ঘটনা, ইহার পঞ্চাশ বংসরকাল পরে কেশব-চন্দ্র কর্তৃক নববিধান ঘোষণা তেমনি আর একটি ঐতিহাসিক ঘটনা। উনিশ শতকের ভারতবর্ষে, আমি বলিব, এই তুইটিই সর্বপ্রধান ঘটনা এবং শিক্ষা, ধর্ম, সাহিত্য, সমাজ ও রাজনীতির ক্ষেত্রে আমাদের দেশে পরে যাহা কিছু ঘটিয়াছে, চিন্তা করিয়া দেখিলে পরে দেখা যাইবে, সেগুলির মূলে আছে এই তুইটি ঘটনা ও এই তুইটি ব্যক্তি।

পৃথিবীর সকল ধর্মের, সকল মহাপুরুষদের জীবন ও জীবন-সত্যকে কেশ্বচন্দ্র যেমন গভীরভাবে অনুশীলন করিয়াছিলেন, এমন আর কেহ করেন নাই। তিনি উপনিষদ্, বৌদ্ধ, শাক্ত ও বৈষ্ণব্যুগের পূর্বগামীগণকে যেমন স্বীকার করিয়াছেন, তেমনি ঈশা মুশা মহম্মদকেও বাদ দেন নাই। সকল ধর্মতই তিনি তন্ন করিয়া দেখিয়াছেন। কেশবের যুগ সামঞ্জুস্ত ও মিলনের যুগ—নববিধান তাহার মঞ। কেশবচল্রের জীবনের সহিত পৃথিবীর পূর্ববর্তী সকল ধর্মাচার্যের জীবন অবিচ্ছন্নভাবে জড়িত। রামমোহন ও দেবেল্র-নাথের সঙ্গে তাঁহার পার্থক্য এইখানেই—এইখানেই কেশবচন্দ্রের স্বাতস্ত্রা। মহাপুরুষের পূজা কেশব-জীবনের সব চেয়ে বড়ো কথা। বাল্যকাল হইতে আরম্ভ করিয়া জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত মহাপুরুষদিগকে শুরণ করিয়া, পূজা করিয়া, তাঁহাদের সঙ্গলাভ করিয়া, কেশবচক্র নিজের ধর্মজীবনকে মহিমান্বিত করিয়াছিলেন—এই জিনিস একমাত্র তাঁহার জীবনেই আমরা প্রত্যক্ষ করিলাম। অনেকের ধারণা কেশবচন্দ্র অক্টের নিকটে ঋণ করিয়া ধর্মজীবন ও ধর্মসমাজ গঠন করিয়াছিলেন, তাঁহার ব্ঝি কোনো মৌলিকতা ছিল না। কেশবচন্দ্র নিজেই ইহার উত্তর দিয়াছেন। একটি মাঘোৎসবের বক্তৃতায় তিনি বলিয়াছেন: "স্টির আরম্ভ হইতে যত সাধু দেশে দেশে, যুগে ঘুগে অবতীর্ণ হইয়া জগতের কল্যাণ সাধন করিয়াছেন, তাঁহাদিগের প্রত্যেকের নিকট আমরা ঋণী। স্ট প্রত্যেক বস্তু এবং প্রত্যেক জীবের নিকট আমরা ঋণী। আমাদের ধর্মজীবনের প্রত্যেক রক্তবিন্তুর মধ্যে পৃথিবীর সাধুমহাজনদিগের ঋণ রহিয়াছে।" এই ঋণস্বীকার আর কিছুই নয়—ইহা হইল exchange and assimilation of thought এবং এই প্রক্রিয়ার ফলেই সকল দেশের

দার্শনিক চিন্তার উদ্ভব ও পরিপুষ্টি সংসাধিত হইয়াছে। এই ভাবেই কেশবচন্দ্র একদিন এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছিলেন যে, সকল ধর্মই সত্য। নববিধান তাঁহার এই সিদ্ধান্তের পরিণত রূপ। শতাব্দীর পর শতাব্দী চলিয়া গিয়াছে, পৃথিবীতে একের পর এক মহাপুরুষ আসিয়াছেন, কালের ভাণ্ডারে তাঁহাদের প্রত্যেকের স্থমহৎ চিন্তার যে শাখত সম্পদ সঞ্চিত হইয়াছিল, কেশবচল্রের পূর্বে সেই সম্পদের সন্ধান এমনভাবে আর কেহ করেন নাই। ইতিহাসের ক্রম-অভিব্যক্তির পথে মান্থবের যে নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতি—The Brotherhood of man and the Fatherhood of God—এই পথে সমগ্ৰ মানব সমাজকে লইয়া যাইবার অব্যর্থ সংকেত আছে এই নববিধানের মধ্যে—ইহা কোন dogmatic, বা compartmental বা sectarian ধর্মত নয়—ইহা বিশ্বমানবের মিলনভূমি—ইতিহাসের গর্ভ হইতে উদ্ভূত ইহা একটি নৃতন আদর্শ, নৃতন শক্তি। আবার স্মরণ করি কেশবচন্দ্রের সেই উক্তি—I was destined to be a man of faith—ইহা তাঁহার কথার কথা ছিল না— ইহাই ছিল তাঁহার জীবনের একাভিম্**ৰী সাধনা। এই বিশ্বাস-সাধনে**র পথে চলিতে চলিতেই তিনি একদিন নিখিল মানবের মধ্যে এক মহা একাত্মতার সন্ধান পাইয়া পৃথিবীকে শুনাইলেন: "As love makes man one with Divinity, so it makes man one with Humanity." निः मत्मार ইহা কেশ্ব-মনীষার একটি মৌলিক বাণী।

নববিধানের মঞ্চ হইতে কেশবচন্দ্র যে সত্য বোষণা করিলেন তাহার মূল কথা—এক ঈশ্বর, এক বিধান এবং এক সমাজ। পঁচিশ বৎসরের গভীর সাধনার ফলেই তিনি এই সত্যকে উপলব্ধি করিয়াছিলেন। নববিধান কেশবচন্দ্রের কল্পনাবিলাসের রঙীন ফাল্পস নয়। নববিধানের মর্ম বুঝিতে হইলে তাঁহার Future Church বক্তৃতাটি বিশেষ মনোয়োগ সহকারে পাঠ করিতে হয়। এই বক্তৃতার একস্থানে তিনি সর্বপ্রথম নববিধানের ইঞ্চিত দিয়া বিশ্বস্রাছিলেন: "ভবিশ্বতে পৃথিবীতে যে ধর্ম প্রাধান্ত লাভ করিবে সে ধর্মে বিশ্বস্র্রীর একত্ব ও অনন্তত্ব স্বীকৃত ও সমর্থিত ইইবে। ভগবান যে ত্রিবিধ উপারে আত্মপ্রকাশ করেন—বাহিরে বিশ্ব প্রকৃতির মধ্যে (God in Nature), মালুষের আত্মার মধ্যে (God in Soul) এবং মহাপুরুষদের

মধ্যে (God in history) লোক তাহা স্বীকার করিবে, কিন্তু তাহারা উপলব্ধি করিবে যে, একই ভগবান এই তিন ভাবে আত্মপ্রকাশ করেন।" ইহার পর আরো তিনটি বক্তৃতায় (১৮৭০-এ ইংলওে সেণ্ট জেমস হলে যীশু খুই সম্বন্ধে বক্তৃতা; ১৮৭৩-এর মাঘোৎসবে প্রত্যাদেশ সম্পর্কে বক্তৃতা এবং ১৮৭৫-এ Behold the Light of Heaven বক্তৃতা) কেশবচন্দ্র নববিধানের ইন্ধিত করেন। এই শেষের বক্তৃতাটিতেই তিনি সর্বপ্রথম 'বিধান' শর্কটির সংজ্ঞা ও ব্যাখ্যা দিয়াছিলেন। তাঁহার এই সমন্বন্ধীমানসের ক্রমবিকাশ লক্ষ্য করিবার বিষয়। পরিকল্পনাটি স্কুম্পন্ট রূপে লইল ১৮৭৬-এর মাঘোৎসবের বক্তৃতায়—সে বক্তৃতার বিষয় ছিল—Our Faith and Experiences। এইবার তিনি বলিলেনঃ "আমরা জীবিত ঈশ্বরে বিশ্বাস করি; কোনো Creed বা doctrine নয়—ঈশ্বরই আমাদের সব।" এই যে Total conception of God—এই অভিজ্ঞতার আলোকেই পৃথিবীতে নববিধান-রূপ নবশিশুর আবির্ভাবের পথ সেদিন আলোকিত হইয়াছিল।

বলিয়াছি, নববিধান মানবসভ্যতার ক্রমোত্তরণের ইতিহাসে একটি নবতর আলোকের অধ্যায়—একটি বহু প্রত্যাশিত illumination বা উদ্ভাসন। সংকীর্ণ ও সাম্প্রদায়িক মত ও বিধাসের আবেইনে এই বিধান বদ্ধ নয়—Το light and more light—ইহাই নববিধান। তাই না কেশবচক্র বলিলেন: "প্রার্থনাপূর্ণ হৃদয়ে শ্রদ্ধার সহিত আরো উজ্জ্বলতর আলোকের দিকে অগ্রসর হুইতে হুইবে, আরো নব নব সত্যলাভের আশায় হৃদয়কে উন্মৃক্ত করিয়া রাখিতে হুইবে।" এই নবতর আলোক ও সত্যের সন্ধান দিয়া সভ্যতার ইতিহাসে কেশব-মনীয়া যে মহাবিপ্রব সাধন করিয়া গিয়াছে, তাহার পূর্ণ তাৎপর্ম উপলব্ধি করিবার দিন আজ আসিয়াছে। আবার বলি, নববিধান কেশবচক্রের কল্পনা নয়, ইতিহাসেরই একটি সত্যকে তিনি স্বীয় অভিজ্ঞতার আলোকে উদ্বাটিত করিয়া গিয়াছেন। ব্যক্তিগত ভাবে ঈশ্বর উপলব্ধির দিন চলিয়া গেল, অতঃপর সকল মাহুষের জীবনের সর্বক্ষেত্রে ঈশ্বরই একমাত্র লক্ষ্য হইয়া উঠিলেন। নববিধান পাচফুলের সাজি সত্য, কিন্তু আমি জিজ্ঞাসা করি, কেশবচক্রের সেই পাচফুলের সাজি কি সকল ধর্মবিশ্বাসের একটি মৌলিক সমন্বর্ম ও সামঞ্জন্থের রূপ লয় নাই? রামমোহনের সমন্বর্ম ছিল

বৃদ্ধিভিত্তিক, কেশবচন্দ্রের সমন্বয় সম্পূর্ণ জীবনভিত্তিক—ইহা ব্গপং synthesis ও fusion. একটু চিন্তা করিলেই দেখা যার যে, নববিধান এক কথায় সকল বিশ্বাসের সমন্বয়—syntheses of all faiths এবং এই আশ্চর্য সমন্বয় সাধন একমাত্র তাঁহার পক্ষেই সম্ভব ছিল যিনি মুক্তকণ্ঠে বলিতে পারিয়াছিলেন: "I was destined to be a man of faith." এই বিশ্বাস-সকল ধর্মের সকল সত্যে বিশ্বাস হইতেই নববিধানের অভ্যুদয়। কেশবচন্দ্র জানিতেন প্রকৃত ধর্মের মধ্যে কোনো বিরোধ নাই, সংঘর্ষ নাই। ধর্মে ধর্মে যে বিভাগ বা বিভেদ, ইহা বিধিনির্দিষ্ট নয়, ইহা কুত্রিম। ধর্ম অখণ্ড উদার বস্তু, আকাশের স্থায় বিশাল, বায়ুর স্থায় বিশ্বব্যাপী, উহাতে দীমা নাই, সংকীর্ণতা নাই, গতি নাই। বিভাগ মাত্র্য করিয়াছে—বিভাগের ভিতর দিয়া প্রকৃত ধর্মলাভ অসম্ভব ; ইহা দারা ধর্মসাধন হয় না, ধর্মবৃদ্ধ হইতে পারে। কেশবচন্দ্র এই বিভেদ—বিভাগকেই নববিধানের আদর্শের মধ্যে মিলাইয়া মিশাইয়া দিতে চাহিয়াছিলেন। এই বিধানই একদিন পুরাতনকে ক্ষপান্তরিত করিয়া এক নৃতন জাতি গড়িয়া তুলিবে। নববিধান ক্রমবিকাশেরই চরম বিকাশ। Yoga—Subjective and Objective—এই গ্রন্থে কেশবচন্দ্র নববিধানের অতি স্থলর ব্যাখ্যান ও বিশ্লেষণ দিয়াছেন।

তারপর ১৮৮১ এপ্রিলে মাঘোৎসবের সময় মন্দিরের বেদি হইতে কেশবচন্দ্র এই বিশ্বজনীন উদার ধর্মের কথা ঘোষণা করেন। সমস্ত পৃথিবী তাহা
কান পাতিয়া শুনিয়াছিল। এই বছরের টাউনহল বক্তৃতায় তিনি নিজেকে
এবং তাঁহার অহুগামীদের নববিধানের বার্তাবহ বলিয়া ঘোষণা করিলেন।
কেশবচন্দ্রের এই প্রসিদ্ধ বক্তৃতা হইতে কয়েকটি লাইন এইখানে তুলিয়া দিয়া
আমার বক্তব্য শেষ করিতেছি। তিনি বলিয়াছেন: "এই নববিধান সকল
ধর্মপ্রবর্তক, সকল ধর্মশাস্ত্র ও সকল বিধানের এক অপূর্ব সঙ্গতি। ইহা কোন
বিচ্ছিন্ন মতবাদ নয়। ইহা একরূপ বিজ্ঞান যাহা অন্ত সকল ধর্মের অর্থ বৃঝাইয়া
দেয়, বিভিন্ন ধর্মের ভিতর সংযোগ ও সমন্বয় প্রতিষ্ঠিত করে, কলহনিরত
ধর্মের ভিতর বন্ধতা আনিয়া দেয় এবং পরবর্তী ধর্মের সহিত পূর্বর্তী ধর্মের
যোগ রক্ষা করে। জগতে যাহা কিছু সত্য, যাহা কিছু
স্থলর, সে সমন্তই এই ধর্মে গৃহীত হইয়াছে।"

ব্রহ্মানদ স্বহত্তে এই নববিধানের পতাকা উড়াইয়া গিয়াছেন; পৃথিবীর সকল জাতি একদিন এই সার্বভৌমিক নববিধানের পতাকাতলে সমবেত হইবে, এমন আশা তাঁহার ছিল। বস্ততঃ নববিধান সকল ধর্মের সার অর্থাৎ substance লইয়া জগৎকে প্রকৃত ধর্মবিজ্ঞানের সামঞ্জশু ও মিলন—synthesis and harmony ব্রুষাইয়া দিয়াছে। পৃথিবীর যাবতীয় বিধানের পূর্ণতা ইহারই মধ্যে। নিখিলবিখে এই সজীব ধর্মের বিধান প্রচারের জন্ম কেশবচন্দ্র দশহাজার স্বশ্বরবিশ্বাসী মানুষ চাহিয়াছিলেন। কোথায় সেই অগ্নিময় উৎসাহে উদ্দীপ্ত মানুষ, গাহারা নববিধানের পতাকা স্কন্ধে লইয়া সারা পৃথিবীতে এই সমন্বরের বাণী ছড়াইয়া দিবেন ? কেশবচন্দ্র তো যাহা দিবার তাহা দিয়া গিয়াছেন, এখন পৃথিবীর বুকে নববিধানের জয়র্প চালাইবার দায় ও দায়িত্ব আমাদের।

রামকৃষ্ণ-কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎকার এই বৎসরের (১৮৭৫ খ্রীঃ) আর একটি ঘটনা।

বেলঘরিয়ার যে উভানে ভারতাশ্রম স্থাপিত হইয়াছিল, উহাই পরে
'তপোবনে' রূপান্তরিত হয় এবং সেই নির্জনাবাসে কেশবচল্র যথন বাস
করিতেছিলেন সেই সময়ে একদিন মার্চ মাসের শেষের দিকে রামকৃষ্ণ পরমহংস
কেশব-সন্দর্শনে এখানে আসিলেন। ইতিপূর্বে রামকৃষ্ণ যথন আদি
ব্রাক্ষমাজে ব্রেজোপাসনা শুনিতে আসিয়াছিলেন, তথন তিনি কেশবচল্রকে
উপাসনা করিতে দেখিয়া তাঁহার প্রতি আকৃষ্ট হইয়াছিলেন। সেই ঘটনার
বার বংসর পরে রামকৃষ্ণ আজ আসিলেন কেশবচল্রের নিকট—তথনও পর্যন্ত
কলিকাতায় শিক্ষিত সমাজে তিনি স্পরিচিত হইয়া উঠেন নাই; ত্ই চারিজন ব্যতীত তথনো রামকৃষ্ণের নাম কেহ শোনে নাই, তাঁহার আধ্যাত্মিক
মাহাত্ম্য জানা তো দূরের কথা। এই মিলনের ফলে উভয়ের প্রতি
আকৃষ্ট হন এবং রামকৃষ্ণ যে মাতৃভাবে ব্রক্ষের উপাসনা করিতেন, সেই
আদর্শের প্রভাব কেশবচল্রের আধ্যাত্মিক জীবনে গভীরভাবেই পড়িয়াছিল।
প্রতাপচল্র মজুমদার এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেনঃ "The acquaintance of
this devotee which soon matured into intimate friendship,

had a powerful effect upon Keshav's catholic mind." রামকৃষ্ণকে প্রথম দেখিয়া কেশবচল্রের মনোভাব কি হইয়াছিল তাহা তিনি এই সময়কার 'স্থলভ সমাচার''ধর্মতত্ত্ব'ও 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' কয়েকটি প্রবন্ধ লিখিয়া প্রকাশ ক্রিয়াছিলেন। শিক্ষিত ওধর্মানুরাগী সমাজে তিনিই সেদিন রামকৃষ্ণকে প্রথম প্রচার করিয়াছিলেন—ইহাই প্রকৃত ইতিহাস। একেশ্বর্বাদী ব্রাহ্মনেতা কেশ্ব-চক্র প্রতিমা-পূজক হিন্দু সাধু রামকৃঞ্জের সহিত মিলিত হইয়াছেন, তাঁহার বিষয়ে প্রকাশ্য পত্রিকায় লিখিয়াছেন—সংরক্ষণশীল আদি-সমাজীদের ইহা মনঃপূত হয় নাই, এমন কি ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের কাহারো কাহারো চক্ষে ইহা সেদিন বিসদৃশ মনে হইয়াছিল। কিন্তু কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিতে দক্ষিণেখরের এই সহজ সরল, ঈশ্বরপ্রেমে মত্ত মানুষটি কি ভাবে প্রতিভাত হইয়াছিলেন, তাহা তাঁহার নিজের কথাতেই প্রকাশ পাইয়াছে। কেশবচন্দ্র লিথিয়াছেন ই "আমরা এই মহাত্মাকে ফতবার দেখিতেছি, ততবার তাঁহার উচ্চ জীবন ও ভাব দেখিয়া অবাক হইতেছি। আমরা দেখিতেছি, তিনি একজন প্রকৃত সিদ্ধপুরুষ, তাঁহার মতন লোক আর এদেশে আছে কি না সন্দেহ।...তিনি নিরাকারবাদী ও সাকারবাদী তুই-ই।" (স্বল্লভস্মাচার, ১৬ই আখিন, ১২৮৮, ইং ১৮৮২ খ্রীঃ) কলিকাতায় রামক্লেয়ের সহিত যেমন, গাজীপুরের পওহারি বাবার সহিতও তেমনি কেশবচন্দ্রের অন্তরন্ধতা ছিল। ১৮৭৬ খ্রীষ্টাব্দের শেষভাগে বখন তিনি উত্তর ভারতে ধর্মপ্রচারে গিয়াছিলেন, সেই সময়ে কেশবচন্দ্র গাজীপুরে একমাস কাল অবস্থান করেন ও তথনই তিনি পওহারি বাবার সহিত সাক্ষাৎ করিয়া মুগ্ধ হইয়াছিলেন। পওহারি বাবা কেশবচন্দ্রকে 'স্বামিজী' বলিয়া ডাকিতেন। কেশবচন্দ্রে জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে রামক্ষের সহিত তাঁহার ঘনিষ্ঠতা উত্তরোত্তর বুদ্ধি পাইয়াছিল এবং তিনি প্রায়ই কেশবচন্দ্রকে দেখিবার অন্ত কলুটোলায় আসিতেন; কেশবচক্রও মধ্যে মধ্যে দক্ষিণেশ্বরে গিয়া রামক্রফকে দেখিয়া আসিতেন। ১৮৭৭-এর মাঘোৎসবের পর একদিন রামক্বঞ্চ স্বরং ভারতবর্ষীর ব্রহ্মানিরে আসিয়া সেই উপাসনা স্থলের পবিত্রতা দেখিয়া সমাধিমগ হইয়াছিলেন।

>699 1

এই বংসর টাউনহলে (৫ই মার্চ) কেশবচন্দ্র Philosophy and Madness in Religion সম্পর্কে যে বক্তৃতা করিলেন তাহাতে তিনি পাশ্চাত্ত্য দর্শনের বিবর্তনবাদের সহিত ভারতীয় সাংখ্যদর্শনের সমন্বয় করিবার একটি চেষ্টা করেন। এই বৎসরের শেষভাগে দেখিতে পাই যে হিলুধর্ম, বৌদ্ধর্ম, এইপর্ম ও ইসলাম—পৃথিবীর এই চারিটি প্রাচীন ধর্মের গভীর অমুশীলনের জন্ম তিনি যথাক্রমে গৌরগোবিন্দ, অঘোরনাথ, প্রতাপচন্দ্র ও গিরিশচন্দ্রের উপর ভার অর্পণ করিলেন। কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনে এই চার-জনই ছিলেন তাঁহার বিশেষ অনুবর্তী। গৌরগোবিন্দের অসাধারণ মনীয় ছিল; 'ধর্মতত্ত্ব' সম্পাদনে তিনি কেশবচন্দ্রের দক্ষিণহস্তস্থরূপ ছিলেন। ইংহার পাণ্ডিত্যের পরিচয় পাইয়াই কেশবচন্দ্র ইঁহার উপর হিন্দুশাস্ত্রসমূহ অধ্যয়ন করিয়া গ্রন্থ প্রচারের ভার দিয়াছিলেন। কেশবচল্রের অনুগামীদের মধ্যে সাধু অঘোরনাথ ছিলেন একজন মহাভক্ত যোগী ও সাধক। অঘোরনাথ ছিলেন বিজয়ক্ষের সহপাঠী এবং বিজয়ক্ষই তাঁহাকে ব্রাহ্মসমাজ তথা কেশবচন্দ্রের সংস্পর্শে লইয়া আসিয়াছিলেন। 'শ্লোকসংগ্রহ' সংকলনে তিনিই ছিলেন কেশ্বচন্দ্রের প্রধান সহায়ক। 'শাক্যমুনি চরিত' অংঘার-নাথের প্রসিদ্ধ গ্রন্থ; বাংলা ভাষায় বুদ্ধদেব ও বৌদ্ধদর্শন সম্পর্কে এমন উচ্চাঙ্গের আলোচনা তাঁহার পূর্বে আর কেহই করিতে পারেন নাই। প্রতাপ-চক্র মজুমদার ছিলেন কেশবচক্রের নিকটতম আত্মীয়। মাত্র সতর বৎসর বয়সে ইনি ব্রাহ্মসমাজের সংশ্রবে আসেন; প্রথমে দেবেল্রনাথ, পরে কেশ্ব-চল্রের অন্তবর্তী হইয়া প্রতাপচক্র ধর্মের জন্য জীবনোৎসর্গ করেন। ইংরেজি ভাষায় স্থপণ্ডিত প্রতাপচন্দ্র ইংলণ্ড, আমেরিকা, জাপান প্রভৃতি পর্যটন করিয়াছিলেন এবং ১৮৯৩ খ্রীষ্টাব্বে আমেরিকার সিকাগো শহরে অমুষ্টিত প্রথম বিশ্বধর্মসম্মেলনে তিনি ভারতবর্ষের ব্রাহ্মসমাজের প্রতিনিধিত্ব করিয়াছিলেন। এষ্টিধুর্মে তাঁহার প্রগাঢ় পাণ্ডিত্য ছিল এবং তাঁহার Oriental Christ একথানি জগদ্বিখ্যাত গ্রন্থ। গিরিশচক্র সেনের নাম বাংলা সাহিত্যে স্থবিদিত। রামমোহনের পর আমাদের দেশে ইসলামধর্ম সম্বন্ধে এমন গভীর ও বিস্তারিতভাবে আলোচনা আর কেহ করেন নাই। "কেশবচল্র যথন স্ব্ধর্ম- সমন্বয় করিবার জন্ম বিভিন্ন ধর্মের মূলতন্ব আলোচনা করিতে প্রবৃত্ত হন, তথন তিনি গিরিশচন্দ্রের উপর মূল আরব্য ও পারস্থ ভাষা অধ্যয়ন করিয়া তাহা হইতে বাংলা ভাষায় ইসলাম ধর্ম-গ্রন্থাদি অন্থবাদ করিবার ভার অর্পণ করেন।" পরিণত বয়সে তিনি লক্ষো গিয়া ঐ তুই ভাষা আয়ত্ত করেন। ফিরিয়া আসিয়া তিনি 'কোরাণ শরিফে' অন্থবাদ করেন। মূল আরব্য ভাষা হইতে বাংলা ভাষায় 'কোরাণ শরিফে'র ইহাই প্রথম অন্থবাদ। তখন হইতেই তিনি 'মৌলভি' গিরিশচন্দ্র নামে খ্যাত হন। রামক্রয়্ম পরমহংসের প্রথম জীবনচরিতকারও ইনি। 'তব্বোধিনী পত্রিকায়' আময়া যে গোটী-মনের (Collective mind) পরিচয় পাই, কেশবচন্দ্রও তেমনি এইভাবে ইহাদের লইয়া অন্থরপ একটি গোদ্ধীমন গঠন করিয়া বাংলা সাহিত্যের সমৃদ্ধিসাধন করিয়া গিয়াছেন। সমগ্র প্রাক্ষমাজের ইতিহাসে সাহিত্যমাধনায় কেশব-মণ্ডলীর দান অতুলনীয়। বলা বাছল্য, কেশবচন্দ্রই ছিলেন ইহার নেপথ্য প্রেরণ।।

এই বৎসরে কেশবচন্দ্রের জীবনের আরো তুইটি ঘটনা প্রসিদ্ধ। ইহাদের
মধ্যে একটি হইল মাদ্রাজ্যের তুর্ভিক্ষ নিবারণের জন্ত সমাজের পক্ষ হইতে
সাহায্যের ব্যবস্থা করা; দ্বিতীয়টি হইল পৈতৃক গৃহ পরিত্যাগ করিয়া স্বতন্ত্র
স্থানে বাস করিবার জন্ত সাকুলার রোডে 'কমলকুটার' স্থাপন।

ইহার পর কেশবচন্দ্রের জীবনের কাহিনী একান্তভাবেই আধ্যাত্মিক। তাঁহার সেই স্থগভীর এবং ব্রহ্মান্তভূতি উদ্ভাসিত দিব্য জীবনের পরিচয় মিলিবে 'প্রার্থনা', 'আচার্যের উপদেশ', 'জীবনবেদ', 'সাধ্সমাগম' প্রভৃতি গ্রন্থগুলির মধ্যে। বাংলার ধর্মসাহিত্যে কেশবচন্দ্রের এই বইগুলি বিশিষ্ট সম্পদ এবং কেশব-মানসের অন্ধীলনের পক্ষে এগুলি অপরিহার্য। কেশব-চন্দ্রের শেষ জীবনের ঘুইটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য; একটি তাঁহার অপ্রাপ্তবয়য়া জ্যোষ্ঠা কল্যা স্থনীতি দেবীর সহিত কুচবিহারের অপ্রাপ্তবয়য় মহারাজার বিবাহ (১৮৭৮, ৬ই মার্চ)। এই বিবাহ ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের ৩ আইন অন্থসারে হইয়াছিল। আর দ্বিতীয়টি হইল এই বিবাহের অব্যবহিত পরেই সাধারণ বাজসমাজের জন্ম (১৪ই মে, ১৮৭৮)। এই ঘূটি ঘটনাই সমকালীন বাংলার

ইতিহাসে প্রসিদ্ধ হইয়া আছে এবং প্রথম ঘটনাটি অত্যন্ত বিতর্কমূলক বলিয়া আমরা এখানে তাহার সবিস্তার উল্লেখ করিতে বিরত হইলাম। 'সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ' নামটি দেবেল্রনাথই দিয়াছিলেন। চার্চ অব ইংলণ্ডের অত্বকরণে গঠিত এই সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠার বিষয়ে সেদিন থাঁহারা অগ্রণী ছিলেন তাঁহাদের মধ্যে শিবচন্দ্র দেব, আনন্দমোহন বস্তু, শিবনাথশান্ত্রী, দারকানাথ গাঙ্গুলী, নগেন্দ্রনাথ চট্টোপাধ্যায় প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। ভারতসভা (Indian Association) সমসাময়িককালের আর একটি প্রসিদ্ধ ঘটনা এবং ইহার উদ্যোক্তাদের মধ্যে স্থরেক্তনাধ ও আনন্দমোহন ছিলেন প্রধান। জাতীয় আন্দোলন ও রাজনৈতিক উন্নতি ছিল ভারতসভার লক্ষ্য। ব্রাদ্যসমাজ দ্বিতীয়বার বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়ায়, এই সময় হইতেই কেশবচন্দ্রের অক্তান্ত মহৎ কার্যের প্রতি অনেকে অবজ্ঞা প্রকাশ করিতে থাকেন এবং কেশবচল্রের নিজের সমাজও তথন কিছুটা তুর্বল হইরা পড়িরাছিল, কেহ কেহ এইরূপ অভিমত প্রকাশ করিরাছেন। কেশবচন্দ্র যাহা কিছু করেন, ঈশ্বরের আদেশে করেন, এই কথা কুচবিহারের বিবাহের পর অনেকেই আর নির্বিচারে মানিয়া লইতে পারে নাই। ক্রমে কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে জনমত প্রবল হইয়া উঠিল; কেশবচন্দ্র ইহা বুঝিতে পারিলেন। অবশেষে ১৮৭৯ এটানের টাউনহল বক্তৃতায় (২২ জনুয়ারি) কেশবচন্দ্র তাঁহার আচরণের কৈফিয়ৎ দিলেন। এই দিনের ৰক্ততার বিষয় ছিল: Am I an inspired Prophet? এবং তাঁহার বহু প্রসিদ্ধ বক্তৃতার মধ্যে ইহা অক্ততম। এইদিন ঘুই হাজার শ্রোতা উপস্থিত ছিলেন। সকলে অতি উৎস্কুক অন্তঃকরণে, স্থির শান্তভাবে কেশবচন্দ্রের মুখে শুনিলেন: "I am a singular man, I am not as ordinary men are and I say this deliberately. I say this candidly. I am conscious of marked peculiarities in my faith and character... Am I a prophet? No. Am I a singular man? Yes. The whole of my life blood that is in me will dry up in a moment if I am cut off from my mission; I have no life apart from my Father's work...Would you have me reject God and Providence and listen to your dictates in preference to this inspiration? Keshub Chandra Sen cannot do it, will not do it. I must do the Lord's will."

কেশবচন্দ্র তাহাই করিয়াছিলেন। তাঁহার জীবনের প্রত্যেকটি কর্ম,
প্রত্যেকটি চিস্তা এই সাক্ষাই বহন করে যে, তিনি আজীবন ঈশ্বরাদেশেই
চালিত হইয়াছিলেন। তারপর ব্রান্ধর্মকে সকল দেশের, সকল জাতির,
সকল সম্প্রদায়ের উপযোগী প্রগতিশীল ক্রমবিকাশোন্থী এক বিশ্বজনীন ধর্মে
পরিণত করিয়া, সকল প্রাচীন ধর্মের অন্তর্নিহিত সত্যের সমন্বর ও সামঞ্জস্ম
সাধন করিয়া কেশবচন্দ্র যেদিন (১৮৮১ খ্রীঃ) ব্রহ্মমন্দিরের বেদি হইতে
জগতে নবধর্ম—'নব বিধান' ঘোষণা করিলেন সেইদিন আমরা ব্ঝিলাম যে
কেশবচন্দ্র একজন অনন্সসাধারণ ব্যক্তি—singular মানুষ। ইতিহাসে এমন
মান্নবের সাক্ষাৎ কদাচিৎ পাওয়া যায়।

১৮৮৪। ৮ই জান্ত্য়ারি। কেশবচন্দ্র সেনের মৃত্যু হইল।

জীবনবেদের উদ্গাতা, অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী সাধনাইতিহাসের কোন্ গৃঢ় অভিপ্রায়কে সিদ্ধ করিল, মহাকাল তাহার বিচার করিবেন। কিন্তু আমরা যাহা প্রত্যক্ষ করিলাম তাহা এই যে, ব্রাহ্মধর্কেতিনি একটি সমন্বরের ধর্মে ও সর্বজনীন ধর্মে পরিণত করিরা গিয়াছেন। মানবজাতির নিয়তি যে পূর্ণতার পথে তাহাও তিনি নানাভাবে দেখাইয়া দিয়া গিয়াছেন। রামমোহন হইতে কেশবচন্দ্র—ব্রাহ্মসভা হাপনের কাল হইতে নববিধানের ঘোষণাকাল পর্যন্ত মাত্র অর্ধশতান্দীকাল অতিক্রান্ত হইয়াছে এবং ইহারই মধ্যে ইতিহাসের একটি নিগৃঢ়তম এবং প্রয়োজনীয় সত্যের আবিদ্ধার সম্ভব হইয়াছে। যে অসাধারণ প্রতিভা এই অসাধ্যসাধন করিল—খাহার ধর্মাত্ররাগ ও নিদ্ধলন্ধ চরিত্র একটি শতান্ধীর ইতিহাসের একাংশকে চিরদিনের জন্ম মহিমামণ্ডিত করিয়া গেল—সেই কেশবচন্দ্র সম্পর্কে মহর্ষির একটি কথাই আমাদের বার বার মর্নে পড়ে—"ব্রহ্মানন্দ তোকোনা অভাব রাথেন না।"

মাত্র পরতাল্লিশ বছরের জীবনে একা কেশবচন্দ্র কত যে কাজ করিয়া গিয়াছেন এবং আরো কত বিষয়ের স্ফুনাও তিনি করিয়া গিয়াছেন, তাহা ভাবিলে বিশ্বিত হইতে হয়। একটি পুস্তকে তাঁহার বৈপ্লবিক মনীষার সকল কথা আলোচনা করা অসম্ভব, আমি শুধু দিগ্দর্শন করিলাম। বাংলায় উনবিংশ শতাকীর নবজাগরণের ইতিহাসে ধর্মনেতা, ধর্মোপদেষ্টা, স্বাধীন চিন্তার প্রবর্তক, সমাজ ও রাষ্ট্র-সংগঠক এবং সমাজসেবী হিসাবে যিনি শীর্যস্থান অধিকার করিয়া আছেন সেই কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আজ নৃতন করিয়া আলোচনা করিবার দিন আসিয়াছে। মনীষী বিপিনচক্র পাল যথার্থই বলিয়াছেনঃ "বিগত পঞ্চাশ বৎসর ধরিয়া বাঙালি যে স্বাধীনতা মন্ত্র সাধন করিয়া আসিয়াছে, বলিতে গেলে কেশবচক্রই সেই মন্ত্রের একরূপ দীক্ষাগুরু। জাতীয় স্বাধীনতা জগতের সর্বত্রই ব্যক্তিগত স্বাধীনতার উপর প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। আমাদের বর্তমান রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা প্রচেষ্টা যে পরিমাণে ব্যক্তিগত স্বাধীনতার আদর্শের প্রচেষ্টা লাভ করিয়াছে, সেই পরিমাণেই তাহা বিশুদ্ধ উদার এবং অপরাজের হইয়াছে এবং হইতেছে। এই দিক দিয়া ভারতের বিশেষতঃ বাংলার বর্তমান স্বাধীনতা আন্দোলনের ইতিহাস আলোচনা করিলে ইহার মূলে একরূপ প্রথম শিক্ষা ও দীক্ষাগুরুরূপে কেশবচন্দ্রকে দেখিতে পাই।"

এই সত্যের আজ অফুণীলন প্রয়োজন, তবেই উনবিংশ শতানীর ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের স্থাননির্দয় এবং তাঁহার বহুমুখী কর্মপ্রচেষ্টার সঠিক মূল্যায়ন সন্তব হইবে। সাহিত্যে, সমাজসংস্থারে, ধর্মসংস্থারে, সমাজসেবায় এবং সর্বোপরি জাতির নৈতিক ও আধ্যাত্মিক জীবনের সংস্থার-সাধনে এই একটি মানুষের জীবনব্যাপী কর্মসাধনার সহিত পরিচিত হইবার দিন আজ আসিয়াছে। কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী কর্ম ও চিন্তার মধ্যে কোনো ফাঁক ও আসিয়াছে। কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী কর্ম ও চিন্তার মধ্যে কোনো ফাঁক ও আসিয়াছে। কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী কর্ম ও চিন্তার মধ্যে কোনো ফাঁক ও সামাজজীবনকে, তাহার অধ্যাত্মজীবনকে তিনি যেন ন্তন গরিমা প্রদান করিয়া গিয়াছেন। সামঞ্জেম্ম ও মিলন—synthesis and harmony—
ইহাই কেশবচন্দ্র। ইতিহাসের ঈশ্বরকে তিনি মানুষের প্রাত্যহিক

জীবনের চেতনায় চিরকালের মতন স্থপ্রতিষ্ঠিত করিয়া গিয়াছেন।
সভ্যতার পথে মান্থ্যের ক্রমোত্তরণ নিয়তিনির্দিষ্ট, সম্প্রসারণ ও উন্নতি
তাঁহার অবশুস্তাবী নিয়তি। তাহার সেই ক্রমোত্তরণের পথকেই এক
ন্তন সত্যের ন্তন আলোকে উদ্রাসিত করিয়া দিয়া গিয়াছেন উনবিংশ
শতকের একটি মান্থয়। আগামীকালের মান্থয় যথন প্রশ্ন করিবে—কে
তিনি ?

ইতিহাস সেদিন উত্তর দিবে—তিনি কেশবচন্দ্র সেন।



Coloctola.

Calcutta

16 February 874.

ally sear lin

The bearer will hound Jar Rs. 120 being the Maharey forman of Bettink's donation to the Sauscrit follege. Is be given to the best sludent The nistitution who may fail to obtain a foresument Scholarship. The amount should be awarded in the shape ga scholarship of 10 Rs. a monte tenable for one year.

four Ancerely Heshab flumber leg

I hope you will knishy send a formal reight of the money to the Maharely. car, is Theatre Ross, tomorrow positively.

সংস্কৃত কলেজের অধ্যক্ষকে লিখিত কেশবচন্দ্রের একথানি চিঠির প্রতিলিপি

## ॥ পরিশিষ্ট ॥

## কেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ'—প্রার্থনা

িকেশকচন্দ্রের 'জীবনবেদ' জীবনতন্ত্ব বিষয়ে একটি অপূর্ব গ্রন্থ। ভাব ও ভাষার দিক হইতে নিঃসন্দেহে ইহা বাংলা সাহিত্যের সম্পদ। হিন্দি, উর্ত্ত, সংস্কৃত, তেলেগু, মারাঠি, ইংরেজি ও ফরাসী—এই কয়টি ভাষায় বইটি অমুবাদিত হইয়াছে। ১৮৮০ গ্রীষ্টান্দে প্রথম প্রকাশিত হইবার পর হইতে ১৯৫৪ গ্রীষ্টান্দ পর্যন্ত বইটির আটটি সংস্করণ হইয়াছে। "সকল গ্রন্থ অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ গ্রন্থ জীবন। বিশাসীর জীবন, সাধকের জীবন সর্বশ্রেষ্ঠ।"—এই মহান্ত্রন্থ জীবনবেদ' গ্রন্থের প্রতিটি অধ্যায়ে ব্যক্ত হইয়াছে। এইখানে 'প্রার্থনা' শীর্ষক প্রথম অধ্যায়টির কিছু অংশ উদ্ধৃত হইল।

আমার জীবনবেদের প্রথম কণা প্রার্থনা। যথন কেহ সহায়তা করে নাই, বর্ধন কোন ধর্মসমাজে সভ্যরূপে প্রবিষ্ট হই নাই, ধর্মগুলি প্রচার করিয়া কোন একটা ধর্ম গ্রহণ করি নাই, সাধু বা সাধক প্রেণীতে যাই নাই,—ধর্ম-জীবনের সেই উষাকালে 'প্রার্থনা কর, প্রার্থনা কর" এই ভাব, এই শব্দ হলয়ের ভিতরে উথিত হইল। ধর্ম কি, জানি না ও ধর্মসমাজ কোথায়, কেহ দেখায় নাই; গুরু কে, কেহ বলিয়া দেয় নাই; সঙ্কট বিপদের পথে সদে লইতে কেহ অগ্রসর হয় নাই—জীবনের সেই সময়ে আলোকের প্রথমাভাস হরপ প্রার্থনা কর, প্রার্থনা ভির গতি নাই" এই শব্দ উচ্চারিত হইত। কেন, কিসের জন্ম প্রার্থনা করিব তাহাও সম্যক্রপে ব্রিতাম না। তর্ক করিবারও সময় হয় নাই। কেন প্রার্থনা করি, জিজ্ঞাসা করিবার লোকও ছিল না। কে প্রার্থনা করিতে বলিল, তাহাও কোন লোককে জিজ্ঞাসা করিলাম না। ভান্ত হইতে পারি—এ সন্দেহও হইল না। প্রার্থনা করিলাম। ভিত্তিহাপনের সময় কে অট্টালিকার সৌন্ধ্র চিন্তা করে? কি বং দিব

বারান্দায়, তাহা কি মামুষ তথন ভাবে ? তথন কেবল অটলভাবে ভিত্তিই স্থাপন করিতে হয়।

"প্রার্থনা কর, বাঁচিবে; চরিত্র ভাল হইবে; যাহা কিছু অভাব, পাইবে"
—এই কথাই জীবনের পূর্বদিক হইতে পশ্চিমে, উত্তর দিক হইতে দক্ষিণে
প্রবাহিত হইত। এই ভাবনারই ভাবুক হইয়াছিলাম; এই কর্মেরই কর্মা
হইয়াছিলাম। প্রার্থনা গুরু, অসহায় জনের অপার সহায়। এই একজনকেই
চিনিয়াছিলাম, একজনের সঙ্গেই আলাপ হইয়াছিল, আর কাহাকেও জানিতাম না। ধর্মবন্ধ কেহ ছিল না। আকাশের দিকে তাকাইতাম, কোন
বিধানের কোন কথা শুনিতাম না, কোন ধর্মতন্ত্র বুঝিতাম না। গির্জায় যাইব
কি মস্জিদে যাইব, দেবালয়ে যাইব কি বৌদ্ধদিগের দলে যোগ দিব,—
তাহার কিছুই ভাবিতাম না। প্রথমেই বেদ বেদান্ত, কোরাণ পুরাণ অপেক্ষা
শ্রেষ্ঠ যে প্রার্থনা, তাহাই অবলম্বন করিলাম।

আমি বিশ্বাসী; বিচার করি, আর বিশ্বাস করি। একবার বিশ্বাস করিলে আর টলি না। চক্ষু দ্বারা বিচার করিলাম। হইয়াছে কি ?—বিচারের জন্ম এই প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিলাম। "হইয়াছে—আরও চল"—এই উত্তর পাইলাম। সকালে একটি আর রাত্রিতে একটি, লিখিয়া প্রার্থনা সাধন করিতে লাগিলাম। ক্রমে উষা হইতে প্রাতঃকালে আসিলাম। ক্রমে বেলা হইতে লাগিল। চারিদিক আছের ছিল অন্ধকারে, পরিষ্কৃত হইয়া পড়িল। পথ ঘাট, বাড়ি দ্বর, সকল দেখা গেল। এই প্রার্থনা করিতে করিতে সিংহের বল, হুর্জয় বল, অসীম বল লাভ করিতে লাগিলাম। দেখি, আর সে শরীর নাই, সে ভাব নাই। কি কধার বল! কি প্রতিজ্ঞার বল! বলিলেই হয়, প্রতিজ্ঞা করিলেই হয়! পাপকে ঘুসি দেখাইতাম আর প্রার্থনা করিতাম। সন্দেহ, অবিশ্বাস, পাপ, প্রলোভনকে ভয়ানক মূর্তি দেখাইতাম। প্রার্থনা করিব, বলিলেই সব ভয় পাইত।

বেমন আন্ধার করিয়া বসিতাম ঠাকুরের পদতলে, কিছু লইতাম। কিছু
পাইতে হইবে, কে দিবে? কোথায় যাইতে হইবে? কে পথ দেথাইবে?
পাপকে কে দুরীভূত করিবে? সকল বিষয়ই সহায় প্রার্থনা। তখন
কেবলমাত্র প্রার্থনা-ধনই ছিল; তাহারই উপর কেবল নির্ভর করিতাম।

স্থাবে প্রত্যাশা করিতাম প্রার্থনার নিকট। সাহায্য পাইতে হইলে প্রার্থনার আশ্রন্ত লইতাম। "সবে ধন নীলমণি" যেমন কথার বলে, প্রার্থনা আমার তমনই ছিল।

তোমাদের বন্ধু কেবল এই একটা পরম সহায় পাইয়াছিল। কি পুস্তক পড়িতে হইবে, কি আলোচনা করিতে হইবে, কার কাছে যাইতে হইবে, — কিছুই জানিতাম না। সে অবস্থায় না কেলিলে এত বিশ্বাস বোধহয় প্রার্থনার উপর হইত না। কেহ কিছু বলিলে চক্ষু বন্ধ করিয়া বলিতাম,—"প্রার্থনা! কোথায় রহিলে? বিপদকালে কাছে এস।" আমি বাংলা ভাল জানিতাম না যে, ভাষাবন্ধ করিয়া প্রার্থনা করি। ভাব রাখিতে পারিতাম না। জানালার ধারে বসিয়া চক্ষু খুলিয়া একটি কথা বলিতাম। তাহাতেই আনন্দ ভারি। এক মিনিটে মহামূল্য রত্ন লাভ। রত্ন পাইয়া কাকে দিব, কার কাছে গিয়া বলিব, তথন এমনই করিয়া সময় গেল। এই জন্মই প্রার্থনাকে এত ভালবাসি। তোমরা যেমন বন্ধু, প্রার্থনা আবার তদপেক্ষা বন্ধু। যদিও অদৃশ্য, তথাপি তাঁহাকে আমি বন্ধু বলিয়াই জানি। বোধহয় এখানকার সকল লোক অপেক্ষা আমি অধিক ঋণে প্রার্থনার কাছে আবন্ধ আছি; কেন না, এমন সময় ছিল যথন আমার প্রার্থনা ব্যতীত আর কেইই ছিল না।

আমি জানিতাম, প্রার্থনা করিলেই শোনা যায়। আদেশের মত এইরূপ প্রথম হইতেই হলরে নিহিত আছে। কি ধর্ম লইব, প্রার্থনা তাহার উত্তর দিতেন। অফিসের কাজ ছাড়িব কি, ধর্মপ্রচারক হইব কি, প্রার্থনাই তাহা বিলিয়া দিতেন। স্ত্রীর সহিত কিরূপ সম্পর্ক রাখিব, প্রার্থনা তাহা নির্ধারণ করিতেন। টাকার সহিত কি সংস্রব, প্রার্থনাই তাহার ব্যবস্থা করিতেন। আদেশের মত বড় তখন ভাবিতাম না। প্রার্থনা করিলে উত্তর পাওয়া যায়, দেখিতে চাহিলে দেখা যায়, শুনিতে চাহিলে শোনা যায়,—এই জ্লানিতাম। বুদ্ধি এমনই পরিষার হইল প্রার্থনা করিয়া, যেন দশ বৎসর বিভালয়ে স্তায়শাস্ত্র, বিজ্ঞানশাস্ত্র, কঠোর শাস্ত্র সকল অধ্যয়ন করিয়া আদিলাম। আমাকে ইশ্বর বলিলেন,—''তোর বইও নাই, কিছুই নাই, তুই কেবল প্রার্থনাই কর্।'' প্রার্থনা করিয়া আদেশের জন্ম প্রতীক্ষা করিতাম। কই, কাজ ছাড়িব কি না, বলিলে না? উহা কিরূপে হইবে, জানাইয়া দিলে না?

কেবল এইরপ করিতাম, ক্রমে ব্রাক্ষসমাজে যোগ দিলাম, সাধক হইলাম, প্রচারক হইলাম, উপদেশ দিতে আরম্ভ করিলাম,—সব হইল। প্রার্থনা মানি বলিয়াই, জীবন যাহা, তাহা। প্রার্থনা মানি বলিয়াই বন্ধুদিগের অবস্থা মন্দ দেখিতেছি।

প্রার্থনা সম্বন্ধে প্রবঞ্চনা আমাদের মণ্ডলী হইতে দূর করা আবশ্যক। যে প্রার্থনা করিয়া আদেশের জন্ম অপেক্ষা করে না, — সে প্রবৃঞ্চক। যার উপরে ভিতরে সমান নয়, যে বহুভাষী হয়, মনটা সে স্বসময় ঠিক রাথে না,—সে প্রবঞ্চক। প্রার্থনার অবস্থা বড় কঠিন অবস্থা। যে বহুভাষার স্রোতে চলিয়া যায়—সে প্রবঞ্চক। স্কালে প্রার্থনার সময় কি বলিয়াছে, বৈকালে মনে নাই; রবিবারে কি বলিয়াছে, মদলবারে জিজ্ঞাসা করিলে আর বলিতে পারে না, —সে প্রবঞ্চ । ধন মানের জন্ম, সংসারের জন্ম, কিয়া চৌদ্দ আনা ধর্ম আর হুই আনা সংসারের জন্ম, অথবা সাড়ে পনের আনা পারত্রিক স্কাতি আর আধ আনা সংসারের জন্ম যে কামনা করে, প্রার্থনা সম্বন্ধে সে প্রবঞ্চক। পরীক্ষাতে শিধিয়াছি,—একটী পয়সা সংসারের জন্ত যে চাহিবে, তার সমন্ত প্রার্থনা বিফল হইবে; এই জন্ম প্রার্থনা বিমল রাখিবে। শেষে ইহলোক, পরলোক, সমস্ত পৃথিবীর অধিকারী হইবে। এক, ছই, তিন, চার, ঠিক দিয়া তেরিজ ক্ষিয়া যেমন অভ্রন্তরূপে কি হইল বলা যায়,— প্রার্থনার সত্যও তেমনি করিয়া বোঝান যায়। বন্ধুদিগকে এই জন্ম কেবল প্রার্থনা করিতে বলি। সকলেই স্ত্রী-পুত্র অপেক্ষা প্রিয় জানিয়া, ধর্ম-গ্রন্থ জানিয়া, ধর্ম ও সংসারের সম্বন্ধে সার বস্তু জানিয়া এই প্রার্থনাকে যেন আদর করেন।\*

<sup>\*</sup> ২৩শে জুলাই, ১৮৮২ খ্রীষ্টাব্দে ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মান্দিরে বিবৃত।

## ॥ গ্ৰন্থ নিৰ্দেশিক।॥

| 51   | জীবনবেদ—কেশবচন্দ্র সেন                                    |
|------|-----------------------------------------------------------|
| 15   | সঙ্গত— ঐ                                                  |
| 01   | নবসংহিতা— ঐ                                               |
| 8    | প্রার্থনা— ত্র                                            |
| ·@ 1 | আচার্যের উপদেশ—ঐ                                          |
| 91   | সাধু সমাগম— ত্র                                           |
| 91   | পত্ৰাবলী— ত্ৰ                                             |
| 61   | আচার্য কেশবচন্দ্র—গৌরগোবিন্দ উপাধ্যায়                    |
| 16   | কেশব-চরিত—চিরঞ্জীব শর্মা                                  |
| >01  | মহর্ষি দেক্রেনাথের আত্মজীবনীর পরিশিষ্ট—প্রিয়নাথ শাস্ত্রী |
| 221  | আত্মচরিত—রাজনারায়ণ বস্থ                                  |
| >२ । | আত্মচরিত—শিবনাথ শাস্ত্রী                                  |
| 100  | অতীতের ব্রাক্ষসমাজ—-ত্রৈলোক্যনাথ দেব                      |
| 186  | ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র সেন—গিরিশচন্দ্র নাগ                |
| 1 26 | কেশবচন্দ্র ও বঙ্গসাহিত্য—যোগেক্রনাথ গুপ্ত                 |
| 100  | ধর্মতন্ত্র, স্থলভসমাচার ও Indian Mirror                   |
| 191  | Keshab Chandra Sen-Protap Chandra Mazumder                |
| 761  | Biography of a New Faith-P. K. Sen                        |
| 160  | Autobiography of Maharshi Devendra Nath                   |
|      | -S. N. Tagore                                             |
| 201  | Autobiography of an Indian Princess                       |
|      | -Maharani Sunity Deve                                     |
| 321  | Brahmananda Keshav—Prem Sunder Basu                       |
| २२ । | Lectures in India-Keshab Chandra Sen                      |
| :२०। | Lectures in England— do .                                 |
| -28  | Nine Letters on Educational Measures—do                   |

"সামঞ্জ ও মিলনই কেশবচন্দ্রের জীবন। কেশবচ্
মহাসাগরের ত্যায় প্রশান্ত এবং গভীর। বিচিত্র
ইহা অন্থপম। সেই মহাজীবনের কমনীয় স্লিয়া
পুরুষান্তক্রমে দেশ-দেশান্তরে বিকীর্ণ হইয়া পড়ি কেশবের সঞ্চিত ধর্ম-সম্পত্তি এখন পৃথিবী মা
সাধে উপভোগ করুক। ধতা বন্ধদেশ! যে সে এ
লোকগুরু ধর্মাচার্যকে বক্ষে ধরিয়াছিল। ধতা উন্দি

—চিরঞ্জীব 🛎



চার টাকা পঞাশ নঃ পঃ